

1(...

تعنى بعلوم كابن نهج البلاغة

تَصْدُرُعَنِ

الأمانَةِ العَامَّةِ للعَبَّةِ الْحُسَيْنيَّة الْمُقَدَّسَة مُؤسَّسَة عُلُوم نَهِج البَلاغَة

مُجازَةٌ من وِزارَةِ التَّعْليمِ العالي والبَحْثِ العِلْميّ مُعْتَمَدةٌ لأغراضِ التَّرْقِيَةِ العِلْمِيّة

السنة السادسة – العدد الثاني عشر شعبان ١٤٤٢ هـ – آذار ٢٠٢١م



الترقيم الدولي: 1313–2414 ISSN

العنوان: العراق - كربلاء المقدسة - شارع السدرة

مجاور مقام علي الأكبر عليه السلام

مؤسسة علوم نهج البلاغة

رقر الإيداع في دار الكنب والوثائق العراقية ٢١٧٨ لسنة ٢٠١٦م

للمعلومات والاتصال

٠٧٢٨٢٤٣٦..

.٧٨١٥.١٦٦٣٣

الموقع الإلكتروني: www.inahj.org

البريد الإلكتروني: info@inahj.org

تنويه: إن الأفكار والآراء الواردة في أبحاث هذه المجلة تعبر عن وجهة نظر كتَّابها ولا تعبّر بالضرورة عن وجهة نظر العتبة الحسينية المقدسة.





IQ-KaPLI ara IQ-KaPLI rda.

مصدر الفهرسة:

1

BP1.1 M83. V6. N12 2021.

رقم تصنیف LC:

7171-3137.

الرقم العالمي للدوريات(ردمد):

بيان المسؤولية:

المبين: مجلة فصلية محكمة تعنى بعلوم كتاب نهج البلاغة وبسيرة الإمام علي (عليه السلام) وفكره.

العنوان:

مؤسسة علوم نهج البلاغة، الأمانة العامة للعتبة الحسينية المقدسة.

بيانات المطبعة: الطبعة الأولى.

بيانات النشر: كربلاء: العتبة الحسينية المقدسة- مؤسسة علوم نهج البلاغة، ١٤٤٢هـ= ٢٠٢١م الوصف المادى: مجلد.

(مؤسسة علوم نهج البلاغة؛)

تبصرة دورية: الوصف مأخوذ من: السنة السادسة، العدد الثاني عشر (١٤٤٢هـ- ٢٠٢١م) تبصرة دورية: فصلية.

موضوع شخصي: علي بن أبي طالب (عليه السلام)، الإمام الأول، ٢٣ قبل الهجرة- ٤٠ هجرياً- سيرة-

دوريات.

موضوع شخصي: الشريف الرضي، محمد بن الحسين بن موسى، ٢٥٩- ٤٠٦ هجرياً - نهج البلاغة - شرح-

دوريات.

موضوع شخصي: علي بن أبي طالب (عليه السلام)، الإمام الأول، ٢٢ قبل الهجرة- ٤٠ هجرياً- أحاديث-

دوريات.

مصطلح موضوعي: البلاغة العربية- دوريات.

مصطلح موضوعي: الإسلام- دوريات.

مصطلح موضوعى: عقائد الشيعة الإمامية- دوريات.

مؤلف إضافي: الشريف الرضي، محمد بن الحسين بن موسى، ٢٥٩- ٤٠٦ هجريا- نهج البلاغة-شرح-

دوریات.

عنوان إضافي: نهج البلاغة. شرح. دوريات.

مّت الفهرسة قبل النشر في مكتبة العتبة الحسينية المقدسة



### \_مِاللَّهُ الْزُهُمَّزِ الْرَجِيِّ مِ



#### جمهورية العراق وزارة التعليم العالي والبحث العلمي دائرة البحث والتطوير

Republic of Iraq
Ministry of Higher Education &
Scientific Research
Research & Development
Department

No.: 10669 / 4 الرقم: ب ت 4 / 10669 التاريخ: 2019/11/10

#### ديوان الوقف الشيعي / الامانة العامة للعتبة الحسينية المقدسة

#### م/ مجلة المبين

# السلام عليكم ورحمة الله وبركاته ...

أشارة الى كتابكم المرقم ٢١٤٤٣ في ٣١/ ٨/ ٢٠١٩ بشأن اعتماد مجلتهم التي تصدر عن مؤسسة علوم نهج البلاغة التابعة للعتبة الحسينية المقدسة واعتمادها لأغراض الترقيات العلمية وتسجيلها ضمن موقع المجلات العلمية الاكاديمية العراقية ، حصلت موافقة السيد وكيل الوزارة لشؤون البحث العلمي بتاريخ ٢٠١٩/ ٢٠١٩ على أعتماد المجلة المذكورة في الترقيات العلمية والنشاطات العلمية المختلفة الاخرى وتسجيل المجلة في موقع المجلات الاكاديمية العلمية العراقية .

للتفضل بالاطلاع وابلاغ مخول المجلة لمراجعة دائرتنا لتزويده بإسم المستخدم وكلصة المرور ليتسنى له تسجيل المجلة ضمن موقع المجلات العلمية العراقية وفهرسة اعدادها ... مع التقدير.

أ.د. غسان حميد عبدالمجيد

المدير العام لدائرة البحث والتطوبر

Y.19/11/ \.

#### نسخة منه الى:

- مكتب السيد وكيل الوزارة لشؤون البحث العلمي / أشارة الى موافقة سيادته المذكورة أعلاه والمثبتة على اصل مذكرتنا المرقم
   ب ت م٤/ ٧٦٨٠ في ٧٦٨٠/٧ للتفضل بالإطلاع ... مع التقدير .
  - قسم المشاريع الريادية / شعبة المشاريع الالكترونية / للتفضل بالعلم واتخاذ مايلزم ... مع التقدير
    - قسم الشؤون العلمية / شعبة التاليف والنشر والمجلات / مع الاوليات .
      - الصادرة

مهند ، أنس ۷ / تشرين الثاني





أ. د. عبد علي سفيح الطائي أ. د. صلاح مهدي الفرطوسي مستشار وزارة التبية- فرنسا جامعة روتردام الإسلامية- هولندا أ. د. جواد كاظم النصر الله أ. د. عبد الحسين عبد الرضا العمري جامعةذي قار-كلية الآداب جامعة البصرة- كلية الآداب أ. د. حسين علي الشرهاني أ. د. محمد حسنين النقوي جامعة ذي قار- كلية التبية للعلوم الإنسانية جامعة بهاء الدين - باكستان أ. د. مصطفى كاظم شغيدل أ. د. حسن حميد الفياض جامعة بغداد-كلية الآداب جامعة الكوفة-كلية التبية الأساسية أ. م. د. أحمد حسين عبد السادة أ. م. د. نعمة دهش فرحان الطائي جامعة المثنى - كلية التربية للعلوم الإنسانية جامعة بغداد-كلية التربية ابن رشد م. د . حيدر هادي خلخالالشيبانجي مديرية التبية- النجف الأشرف







الحمد لله على ما أنعم وله الشكر بما ألهم والصلاة والسلام على خير النعم وأتمها محمد وآله الأخيار الأطهار.

أمّا بعد:

(...

فإنّ لكلِّ أمة حضارتها التي تفتخر بها على غيرها من الأمم، ولكلِّ حضارة رجالها الذين بنوها بالفكر والعمل والجد والاجتهاد، ولكلِّ حضارة شواهدها الشامخة وعلاماتها القائمة، وهي تحاكى الأجيال على كرور الأيام أنّ هاهنا كانت أمة.

ولكن ليس كلَّ من رأى حضارة أمة تَفكر في حالها، واعتبر بأخبارها وأفول نجمها، ولكن ليس كلَّ من رأى حضارة أمة تَفكر في حالها، واعتبر بأخبارها وأفول نجمها، ولم يبق منها سوى مواضع الأطلال، تصهرها أشعة شمس النهار، وتغزوها الأمطار، وتندب حالها الأطيار التي اتّخذتها أوكاراً لأعشاشها، ومأوى لفراخها، وكأنّ قدرها قد حتّم عليها أن لا يلحظها سوى فراخ هزيلة، وزواحف دخيلة، تجوب شقوق جدران هياكل الحضارة، وهي تُؤزُّ بأصواتها لتدعو الإنسان أنّ هاهنا كانت أمة.

ولكننا هنا في حضارة ليست كغيرها من الحضارات، فشموخها قائم في الأذهان وعلاماتها حاضرة في القلوب، وهياكلها تشدّ الأرواح لتهفو إليها أسيرة لأمرها، ومنقادة لنهيها تغفو على المعنى هنا، وترتشف الدِّلالة هناك، وتنتشي العِبرة هنالك، فضلاً عن حيرتها في نسق التعبير وجمالية المغزى وقوام الجملة، إننا في حضارة الكلمة، كلمة أمير المؤمنين الإمام علي بن أبي طالب (عليه الصلاة والسلام)، تلك الحضارة التي عجزت عن محوها الأنداد من الأعراب والأعاجم، فتكسَّرت على جدران حقائقها المعاولُ، وتقهقرت بساحات معارفها الفطاحلُ، ويئست عن بلوغ مغزاها الأعاظم.

لأنها حضارة الكلمة.. كلمة أمير المؤمنين الإمام علي (عليه السلام) الذي لم يزل صدى دعوته مردداً «أن هاهنا علماً جماً لو أصبت له من حملة».

ومن هنا: اتّخذت مؤسسة علوم نهج البلاغة منهجها في النهوض بهذا التراث المعرفي

الذي اكتنزه كتاب نهج البلاغة، فقامت بتأسيس مجلة علمية فصلية مُحكَّمة مُعَتَمَدة لأغراض الترقية العلمية في المجال الأكاديمي، تهدف إلى استنهاض الأقلام العلمية والفكرية للارتشاف من معين علوم الإمام علي بن أبي طالب (عليه السلام)، وكتاب نهج البلاغة الذي يعد بوابة يلج منها أهل الفكر والبحث إلى حضارة الكلمة، كلمة الله ورسوله (صلّى الله عليه وآله وسلم) وقرآنه الناطق علي بن أبي طالب (عليه السلام).

تدعو أسرة (مجلة المبين) المفكرين والباحثين في الجامعات والحوزات العلمية إلى الكتابة فيها والإسهام في رفدها بالأبحاث العلمية والدراسات المعمّقة؛ ليدلوا بدلائهم في رياض معين حضارة الكلمة الفياضة فتنتشي الأرواح، وتقر العيون، وتأنس النفوس، وهي تجوب بين أروقة علومها العديدة، وحقول معارفها الجمة.

ولا سيما أنّ (المبين) تُعدّ أوَّل مجلة علمية محكمة في العالم الإِسلامي مختصة بعلوم كتاب نهج البلاغة، وسيرة الإمام علي (عليه السلام) وفكره.

سائلين الله تعالى التوفيق والتسديد لإدامة هذا الصرح المعرفي، ونسأله بلطفه وسابق رحمته، وخير نعمه وأتمها محمد وآله أن يديم علينا فضله وفضل رسوله الكريم وهو القائل وقوله حق ووعده صدق:

﴿ وَلَوۡ أَنَّهُمۡ رَضُوا مَا آَتَاهُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَقَالُوا حَسَبُنَا اللهُ سَيُؤَتِينَا اللهُ مِنَ فَضَلِهِ وَرَسُولُهُ إِنَّا إِلَى الله مَا يُؤَتِينَا اللهُ مِنَ فَضَلِهِ وَرَسُولُهُ إِنَّا إِلَى الله رَاغِبُونَ ﴾ الإسراء -٥٩-.

اللهم إنا إليك راغبون ولفضلك وفضل رسولك سائلون، والحمد لله رب العالمين...



رئيس مؤسسة علوم نهج البلاغة



1. مجلة (المبين) مجلة فصلية محكمة، تصدر عن مؤسسة علوم نهج البلاغة للعتبة الحسينية المقدسة وتستقبل البحوث والدراسات للمؤلفين من داخل العراق وخارجه التي تعنى بعلوم كتاب نهج البلاغة وبسيرة الإمام علي عليه السلام وفكره في مجالات المعرفة كافة.

يكون البحث المقدم للنشر ملتزم بمنهجية وأخلاقيات البحث والنشر العلمى وخطواته المتعارف عليها عالمياً.

٣. أن لا يكون البحث قد نشر سابقاً أو حاصل على قبول للنشر أو قدم للنشر
 ي مجلة أخرى ويقوم الباحث بتوقيع تعهد خاص بذلك.

٤. لا تقوم المجلة بنشر البحوث المترجمة إلا بتقديم ما يثبت موافقة المؤلف الأصلى وجهة النشر على ترجمة البحث ونشره.

٥. يتحمل مؤلف البحث المسؤولية الكاملة عن محتويات بحثه المرسل للنشر،
 وتعبر البحوث عن آراء مؤلفيها ولا تعبر بالضرورة عن رأي المجلة.

٦. يخضع ترتيب البحوث في المجلة لاعتبارات فنية تتعلق بهوية المجلة.

 ٧. يبلغ المؤلف باستلام بحثه من قبل المجلة خلال مدة لا تتجاوز العشرة أيام اعتباراً من تاريخ الاستلام.

٨. يبلغ المؤلف بالموافقة أو عدم الموافقة على نشر بحثه في المجلة خلال فترة
 لا تتجاوز الشهرين اعتباراً من تاريخ استلام البحث من قبل المجلة.

٩. لا تعاد البحوث غير المقبولة للنشر إلى مؤلفيها.

10. يلتزم المؤلف بإجراء التعديلات اللازمة على بحثه ووفق تقارير هيأة التحرير أو المقيمين وإعادته الى المجلة خلال فترة أسبوع من تاريخ استلامه للتعديلات.

ا جميع البحوث المقدمة للنشر تخضع لعملية التقييم العلمي من قبل
 ذوى الاختصاص.

· (...

١٢. تخضع جميع البحوث المقدمة للنشر إلى فحص الاستلال الالكتروني.

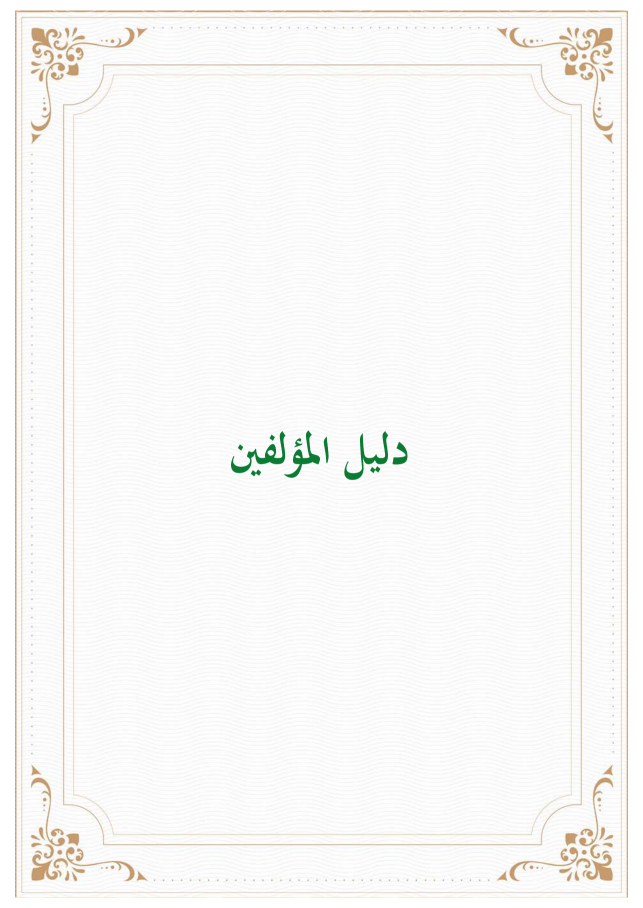
17. تنقل حقوق النشر والطبع والتوزيع الورقي والالكتروني للبحوث الى المجلة ووفق صيغة تعهد يقوم المؤلف بتوقيعها ولا يحق لأية جهة أخرى إعادة نشر البحث أو ترجمته وإعادة نشره إلا بموافقة خطية من المؤلف ورئيس هيأة التحرير لمجلة المبين.

14. لا يجوز للمؤلف سحب بحثه بعد صدور قرار قبول النشر، ويجوز له سحب البحث قبل صدور قرار قبول النشر وبموافقة السيد رئيس هيأة التحرير حصراً.

١٥. يمنح المؤلف ثلاث مستلات مجانية مع نسخة من العدد الذي نُشر فيه بحثه.

١٦. يتوجب على المؤلف الإفصاح عن الدعم المالي أو أي من أنواع الدعم الأخرى المقدمة له خلال إجراء البحث.

١٧. يتوجب على المؤلف إبلاغ رئيس التحرير عند اكتشافه لوجود خطأ كبير في البحث أو عدم دقة بالمعلومات وأن يساهم في تصحيح الخطأ.



 ١. تستقبل المجلة البحوث والدراسات التي تكون ضمن محاورها المبينة في سياسة النشر.

7. أن يكون البحث المقدم للنشر أصيلا ولم يسبق نشره في مجلة أو أي وسيلة نشر أخرى.

٣. يعطي المؤلف حقوق حصرية للمجلة تتضمن النشر والتوزيع الورقي
 والالكتروني والخزن وإعادة الاستخدام للبحث.

٤. لا تزيد عدد صفحات البحث المقدم للنشر عن عشرين صفحة.

٥. ترسل البحوث إلى المجلة عبر بريدها الالكتروني:

## Almubeen.mag@gmail.com, inahj.org@gmail.com

آو (Word) وبحجم المرسل للنشر ببرنامج الـ (word) أو (LaTeX) وبحجم صفحة (A4) وبهيأة عمودين منفصلين ويكتب من البحث بنوع خط Simplified Arabic

 ٧. يقدم ملخص للبحث باللغة الإنكليزية وفي صفحة مستقلة وان لا يتجاوز (٣٠٠) كلمة.

٨. أن تحتوي الصفحة الأولى من البحث على المعلومات الآتية:

• عنوان البحث.

1(...

- اسم المؤلف / المؤلفين وجهات الانتساب.
  - البريد الالكتروني للمؤلف / المؤلفين.



- الكلمات المفتاحية
- ٩. يكتب عنوان البحث متمركزاً في وسط الصفحة وبنوع خط:

.Bold 16 وحجم Simplified Arabic

١٠. يكتب اسم المؤلف / المؤلفين متمركزاً في وسط الصفحة وتحت العنوان

وبنوع خط Simplified Arabic وبحجم Bold 14.

11. تكتب جهات الانتساب للمؤلفين بنوع خط Simplified Arabic وبحجم Bold 12.

١٢. يكتب ملخص البحث بنوع خط Simplified Arabic وبحجم:

.Italic ,Bold 12

١٣. تكتب الكلمات المفتاحية التي لا يتجاوز عددها عن خمسة كلمات بنوع

خط Simplified Arabic وبحجم Italic ,Justify 12

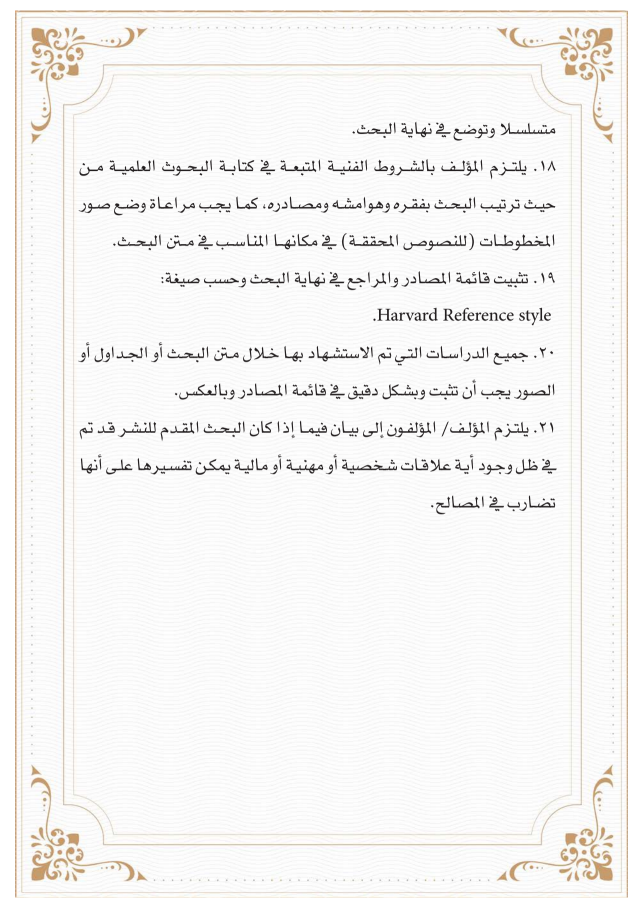
12. جهات الإنتساب تثبت كالآتي (القسم، الكلية، الجامعة، المدينة، البلد) وبدون مختصرات.

١٥. عند كتابة ملخص البحث، تجنب المختصرات والاستشهادات.

١٦. عدم ذكر اسم المؤلف/ المؤلفين في متن البحث على الاطلاق.

١٧. تراعى الأصول العلمية المتعارف عليها في كتابة الهوامش للتوثيق والاشارة

بذكر اسم المصدر ورقم الجزء والصفحة، مع ضرورة أن تكون مرقمة ترقيماً





إن المهمة الرئيسية للمقيم العلمي للبحوث المرسلة للنشر، هي أن يقرأ البحث الذي يقع ضمن تخصصه العلمي بعناية فائقة وتقييمه وفق رؤى ومنظور علمي أكاديمي لا يخضع لأي آراء شخصية، ومن ثم يقوم يتثبت ملاحظاته البناءة والصادقة حول البحث المرسل البه.

يقوم بتثبيت ملاحظاته البنّاءة والصادقة حول البحث المرسل إليه. قبل البدء بعملية التقييم، يرجى من المقيم التأكد فيما إذا كان البحث المرسل إليه يقع ضمن تخصصه العلمي أم لا، فإن كان البحث ضمن تخصصه العلمي، فهل يمتلك المقيم الوقت الكافي لإتمام عملية التقييم، إذ إن عملية التقييم يجب أن لا تتجاوز العشرة أيام.

بعد موافقة المقيم على إجراء عملية التقييم وإتمامها خلال الفترة المحددة، يرجى إجراء عملية التقييم وفق المحددات الآتية:

١. هل أن البحث أصيلاً ومهمًا لدرجة يجب نشره في المجلة؟.

٢. فيما إذا كان البحث يتفق مع السياسة العامة للمجلة وضوابط النشر فيها.

٣. هل أن فكرة البحث متناولة في دراسات سابقة؟ إذا كانت نعم،

يرجى الإشارة إلى تلك الدراسات.

٤. مدى تعبير عنوان البحث عن البحث نفسه ومحتواه؟.

٥. بيان فيما إذا كان ملخص البحث يصف بشكل واضح مضمون البحث وفكرته.

7. هل تصف المقدمة في البحث ما يريد المؤلف الوصول إليه وتوضيحه بشكل دقيق، وهل وضح فيها المؤلف ما هي المشكلة التي قام بدراستها.

٧. مناقشة المؤلف للنتائج التي توصل إليها خلال بحثه بشكل
 علمي ومقنع.

٨. يجب ان تجرى عملية التقييم بشكل سري وعدم اطلاع المؤلف
 على أي جانب فيها.

٩. اذا أراد المقيم مناقشة البحث مع مقيم آخر فيجب ابلاغ
 رئيس التحرير بذلك

١٠. يجب أن لا تكون هنالك مخاطبات ومناقشات مباشرة بين المقيم والمؤلف فيما يتعلق ببحثه المرسل للنشر، ويجب أن ترسل

ملاحظات المقيم إلى المؤلف من خلال مدير التحرير في المجلة. ١١. إذا رأى المقيم بأن البحث مستلا من دراسات سابقة، توجب على المقيم بيان تلك الدراسات لرئيس التحرير في المجلة. ١٢. إن ملاحظات المقيم العلمية وتوصياته سيعتمد عليها وبشكل رئيسي في قرار قبول البحث للنشر من عدمه، كما يرجى من المقيم الإشارة وبشكل دقيق إلى الفقرات التي تحتاج إلى تعديل بسيط ممكن أن تقوم بها هيأة التحرير وإلى تلك التي تحتاج إلى تعديل جوهري يجب أن يقوم بها المؤلف نفسه.



(...

والمقدم للنشر في مجلة المبين هو نتاج جهدي/ جهدنا الخالص وجميع الآراء والاستنتاجات التي تضمنها البحث هي نتاج عملي/ عملنا خلال فترة إنجازه باستثناء ما تحت الإشارة إليه في متن البحث، حيث إن دراسات الآخرين وأفكارهم وآرائهم التي استعملت في هذا البحث قد تمت الإشارة إليها في متن البحث ووضعت بدقة ضمن قائمة المصادر، كما أتعهد/ نتعهد بالفهم والتطبيق الكامل لقواعد البحث والنشر العلمي المعتمدة في مجلة المبين وإن العمل الذي أدى الى إنتاج هذا البحث قد تم وفق أخلاقيات البحث العلمي المعروفة عالمياً، فضلاً عن ذلك، فأنا/ نحن أتعهد/ نتعهد بأن هذا البحث لم يسبق وأن نشر أو قدم للنشر في مجلة أو أية وسيلة نشر أخرى وأمتلك/ نمتلك الحقوق الحصرية الكاملة لنشر البحث لغاية تاريخ توقيع هذا العقد، وبذلك أوافق/ نوافق على نقل حقوق النشر والطبع والتوزيع الورقى والالكتروني لهذا البحث إلى مجلة المبين أو من تخوله هذه المجلة.

| التوقيع والتاريخ | البريد الالكتروني | اسم المؤلف/ المؤلفون | ت |
|------------------|-------------------|----------------------|---|
|                  |                   |                      |   |
|                  |                   |                      |   |
|                  |                   |                      |   |
|                  |                   |                      |   |
|                  |                   |                      |   |

ملاحظة : يملئ هذا الحقل في حال كون المؤلف مخول من بقية المؤلفين لتوقيع هذا التعهد نيابة عنهم

مخول/ مخولة من جميع المؤلفين المشتركين معي في هذا البحث للتوقيع على هذا التعهد نيابة عنهم وأتعهـ د بصحـة كافـة معلومـاتي الشـخصية التـي وردت في هـذا التعهـ د ولأجلـه وقعت.

> التاريخ: التوقيع: البريد الالكتروني:

رقم الهاتف:





الصفحة عنوان البحث الباحث

| مستويات المعنى في نهج البلاغة<br>- دراسة في ضوء البنية والبيان<br>ومقولات النص | ملف العدد                                                                              | ۲٦ |
|--------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|----|
| أ.م.د. أحمد عبد الله نوح<br>الباحث سجاد محمد ضرب                               | دلالة أبنية الأفعال المجردة في وصية الإمام علي لابنه الحسن ( الله العد انصرافه من صفين | ۲٧ |
| أ. م. د. عمار نعمة نغيمش<br>الباحث: أثير كريم سلهو<br>الحسناويّ                | إيحاء الصورة البيانيّة في خُطَب نهج<br>البلاغة                                         | ٥٣ |
| كرار جواد كاظم المفرجي                                                         | دلالة أبنية الفعل في الخطبة الشقشقية                                                   | ٨٧ |

م.أبهرهادي محمد كلية التربية الأساسية حامعة المثنى

معيار الحبك في خطب نهج البلاغة ١٠٧ -الخطبة الشقشقية مثالًا-

أ. م. د. جاسم عبد الواحد راهي الحميد
 كلية العلوم الإسلامية – جامعة كربلاء
 م. م باسم شعلان خضير الصالحي
 مديرية تربية النجف الأشرف

ثنائية الحق والباطل في خطب نهج البلاغة للإمام علي ( الله في انتاج البلاغة للإمام على المعنى

أ. م. د. قاسم عبد علي عذيب المديرية العامة لتريية ميسان الأبعاد الاستراتيجية لأختيار مدينة الاعلامية الكوفة عاصمة للدولة العربية الاسلامية (دراسة في الجغرافية السياسية)



# دلالة أبنية الأفعال المجردة في وصية الإمام علي لابنه الحسن (إلا بعد انصرافه من صفين

The connotation of base-verb in Imam Ali's

Recommendation to his son Al- Hassan (Pbut) after

Leaving Siffin Battle.

أ. م. د. أحمد عبد الله نوح
 الباحث سجاد محمد ضرب

Assist. Prof. Dr. Ahmed Abdullah Noah Researcher Sajjad Muhammad darb



#### ملخص البحث

يقف هذا البحث وقفة المتأمل الحريص على الكشف عن دلالات أبنية الأفعال المجرّدة الواردة في وصيّة أمير المؤمنين لابنه الحسن (الله) بعد انصر افه من صفّين فضلاً عن بيان أعداد استعمالات الصيغ بين القلة والكثرة والتوسّط، ودواعي هذه الكثرة في صيغة وأسباب القلَّة في صيغة أخرى، ومن الدلالات التي دلَّت عليها الصيغة الصرفية الفعلية المجرّدة الصيرورة والتقليل والكثرة والمبالغة والجعل والسرعة، وقد تآزر في بيان هذه الدلالات السياق اللغوى والمقامي مع الصيغة الصرفية التي كان لها الأثر الأكبر في ذلك، إذ تبيّن عبر تغيير الصيغ أنّ الدلالة الدقيقة الملتمسة لا تظهر عند استبدال صيغة أخرى بالصيغة المختارة، ما يدلّ على أهمّيّة الصيغة الصرفية في إضفاء النكات الدلالية في كليات هذه الوصيّة داخل السياق اللغوي والمقامي.



#### **Abstract**

This study reveals the connotation of base-verb in Imam Ali's recommendation to his son Al- hassan (pbut) after leaving Siffin battle, in addition to stating the numbers of forms between few and many and mediated and the reason behind it. The linguistic context and inflection grammer collaborated in clarifying the connotation. It has proven that connotation can not be access when replacing forms, demonstrating the importance of inflectional grammer in adding meaning to the recommendation words within linguistic context.

تمنى بعلوم كتاب نهج البلاغة وبسيرة الإمام علي <sup>غه اسلام</sup> وفكره على

## 

الحمد لله كما هو أهله، والصلاة والسلام على المبعوث رحمة للعالمين أبي القاسم محمد وآله الطيبين الطاهرين.

وبعد...

كل النصوص إذا تكاثرت عليها الأبحاث والدراسات نضب معينها وذهبت طراوتها، إلّا كتاب الله العزيز، وكلام رسوله (على)، وكلام وصي الرسول وزوج البتول صاحب أبلغ الكلم علي بن أبي طالب (على)، فإنه كلام لا يُدرِك أهلُ العلم كنهَه، ولا يبلغ الدارسون والباحثون شأوَه؛ ولذا أخذنا نص وصية أمير المؤمنين (على) لابنه الحسن (على) الموسومة في نهج البلاغة بومن وصيته للحسن بن علي (على) كتبها إليه بـ "حاضرين "عند انصرافه من صفين"؛ لندرس أبنية الأفعال المجردة فيها دراسة دلالية، تبين دلالة البنية وما يتحكم بها من السياقات التي تأتي عليها.

فجاء البحث في مبحثين أولها: أبنية الأفعال المجردة في وصية الإمام على (الله المجردة في المحردة في المجردة في المجردة في وصية الإمام على (الله المجردة في وصية الإمام على (الله الله المحردة في المحردة

المبحث الأول أبنية الأفعال المجردة

في وصية الإمام علي ( الله احصائية - دراسة إحصائية -

١. فَعَلَ:

جاءت صيغة (فَعَلَ) في وصيّة أمير المؤمنين (الله الحسن (الله) في جاءت صيغة وخمسة وعشرين فعلاً، ذُكرت هذه الأفعال ماضيها ومضارعها

٣,



وأمرها بمجموع تعداده (٢٤٦) مئتان وستة وأربعون مرّة.

جاء فَعَلَ في الوصية على أبوابه الصرفية الثلاثة كما يتبيّن في الجدول الآتي:

|            |    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                             | يَفْعُلُ   | باب فَعَلَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |       |                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|------------|----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| کرّر       | مُ | يَفعُلُ<br>يكون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | فَعَلَ                                                                                      | مکرّر<br>۲ | يَفَعُلُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | فَعَلَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | مكرّر | يَفْعُلُ                                                                                                                              | فَعَلَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| کرّر<br>۲۶ |    | يكون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | کان                                                                                         | ۲          | ينظُرُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | نَظَرَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ١     | يَقسُو                                                                                                                                | قَسَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 1          |    | يرجو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | رَجا                                                                                        | ١          | يَشُوبُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | شاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ١     | يَعودُ                                                                                                                                | عادَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ١          |    | يَرُدُّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | رَ <b>دَّ</b>                                                                               | ۲          | يَدعُو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | دَعا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ١     | يَكتُبُ                                                                                                                               | كَتَبَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| \ \ \      |    | ينظُرُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | نَظَرَ                                                                                      | ١          | يَصفُو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | صَفَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ٨     | يأخُذُ                                                                                                                                | أخَذَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 1          |    | يرجو<br>ينرُدُّ<br>ينگُووْثُ<br>يندُّو وُثُ<br>يندُو<br>يندُو<br>يندُو<br>يندُو<br>يندُو<br>يندُو<br>يندُو<br>يندُو<br>يندُو<br>يندُو<br>يندُو<br>يندُو<br>يندُو<br>يندُو<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يند<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يندگور<br>يند<br>ي يند<br>ي يند<br>ي يند<br>ي يند<br>ي يند<br>ي يند<br>ي يند<br>ي يند<br>ي ي ي ي<br>ي ي ي ي ي ي<br>ي<br>ي ي ي ي ي ي ي ي | كان<br>رَجَا<br>نَظَرَ<br>خَاضَ<br>الْلا<br>شَتَ<br>نَبَا<br>فات<br>خَذَا<br>شَكًا<br>شَكًا | ٣          | يَفَعُلُ يَشُوبُ يَنظُرُ يَشُوبُ يَكُوبُ يَكُوبُ يَعُمُّمُ يَكُوبُ يَكِمُوبُ يَكُوبُ يَكُمُ يَكُوبُ يَكُلُكُ يَكُوبُ يَكُوبُ يَكُمُ يَكُوبُ يَكُوبُ يَكُوبُ يَكُلُكُ يَكُوبُ يَكُوبُ | فَعَلَ<br>شَطْرَ<br>مَنْظُرَ<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>رَزُقَ<br>بَلَغَ<br>بَلَغَ<br>مَنْدَ<br>فَال<br>فَال<br>مَنْدَ<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْفَا<br>مَنْ مَا مِنْ مَا<br>مَنْفَ<br>مَنْ مَا مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ | ۲     | يغودُ<br>يغودُ<br>ياخُرُ<br>يكُوُّ<br>ينهُ<br>ينهُ<br>يضُولُ<br>يضُولُ<br>ينهُ<br>ينهُ<br>ينهُ<br>ينهُ<br>ينهُ<br>ينهُ<br>ينهُ<br>ينه | حَلَّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ١          |    | يألُو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ألا                                                                                         | ١          | يَرزُق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | رَزَقَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ١     | يَخلُقُ                                                                                                                               | خَلَقَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ١          |    | يثبت<br>يثبت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ثبَتَ                                                                                       | ٣          | يبلُغ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | بَلَغَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ١     | يَزُول                                                                                                                                | زالَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ١          |    | يَسوڤُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ساقَ                                                                                        | ١          | يو <u>ه</u><br>يجر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | جرّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ١     | ينقُصُ                                                                                                                                | نَقَصَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ١          |    | يَكُفُّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | كَفَّ                                                                                       | ١          | يَبذُٰلُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | بَذَكَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ١     | يجر<br>يجر                                                                                                                            | جَرَّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٢          |    | يَنبُو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | نَبَا                                                                                       | ١          | يخ بر<br>يخبر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | خَبَرَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ١     | يًصولُ                                                                                                                                | صالَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ١          |    | يَفُوتُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | فاتَ                                                                                        | ۲          | يَهجُمُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | هَجَمَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ١     | يَأُمُّ                                                                                                                               | أُمَّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ١          |    | يَحذو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | حَذَا                                                                                       | ۲          | يقولُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | قال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ١     | يَضُرُّ                                                                                                                               | ضَرَّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ١          |    | يَشكُو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | شَكَا                                                                                       | ۲          | يَحسُبُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | حسَبَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ٤     | يَطلُبُ                                                                                                                               | طَلَبَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ١          |    | يَشُدُّ (١)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | شُدُّ                                                                                       | ١          | يَحُول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | حال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ١     | يَنجُو                                                                                                                                | نَجَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ١          |    | يَعدُّو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | عَدَا                                                                                       | ١          | يَسلُكُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | سَلَكَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ١     | يَأْكُلُ                                                                                                                              | أكَلَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| \ \ \      |    | يَبدُو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | بَدَا<br>تَرَكَ<br>خَانَ                                                                    | ١          | يَغُشَّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | غُشَّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ١     | يَفرُطُ                                                                                                                               | فَرَطَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 1          |    | يَترُكُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | تَرَكَ                                                                                      | ١          | يَشُوء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ساء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ١     | يَظُنُّ                                                                                                                               | ڟؘڹۜٞ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ١          |    | يَخون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | خَانَ                                                                                       | ١          | يَصِدُقُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | صَدَقَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ١     | يَجُور<br>يَذكُرُ                                                                                                                     | فَعَلَ فَعَلَ عادَ عادَ كَتَبَ كَتَبَ كَتَبَ عَادَ حَلَقَ حَلَقَ حَلَقَ حَلَقَ عَلَقَ حَلَقَ عَلَقَ حَلَقَ عَلَقَ مَعَلَقَ مَعَلَقًا مَعْلَقًا مَعْلِكًا مَعْلَقًا مَعْلَعْلَقُوا مَعْلَقًا مُعْلَقًا مُعْلَقًا مَعْلَقًا مُعْلَقًا مَعْلَعُلِقًا مَعْلَقًا مُعْلَقًا مَعْلَقًا مُعْلَقًا مَعْلَقًا مَعْلَقًا مَعْلَقًا مَعْلَقُوا مُعْلَقًا مَعْلَقًا مُعْلَقًا مُعْلِقًا مُعْلَقًا مُعْلَعُلًا مُعْلَقًا مُعْلِقًا مُعْلَقًا مُعْلَقًا مُعْلَقًا مُعْلِقً مُعْلِقًا مُعْلِقًا مُعْلِقًا مُعْلِقًا مُعْلِقًا مُعْلَقًا مُعْلِقًا مُعْلِقًا مُعْلِقًا مُعْلِقًا مُعْلِقًا مُعْلَقًا مُعْلِقًا مُعْلِعُ مُعْلِقًا مُعْلِقًا مُعْلِقًا مُعْلِقًا مُعْلِعُلُوا مُعْلِقُوا مُعْلِعُ مُعْلِعُلِعُ مُعْلِعُ مُعْلِعُلُوا مُعْلِعُ مُعْلِعُ |
|            |    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                             |            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ١     | يَذكُرُ                                                                                                                               | ذَكَرَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|            |    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                             | م (۱)      | لجدول رق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | .[                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |       |                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

<sup>•</sup> مجموع الأفعال من باب فَعَلَ يَفعُلُ في الوصية: (٥٥) خمسة وخمسون فعلاً.

<sup>•</sup> مجموعها مكرّرة: (١٢١) مئة وواحد وعشرون.

#### دلالة أبنية الأفعال المجردة في وصية الإمام علي لابنه الحسن (الله الصرافه من صفين....

| <u> </u> |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |           |                                       |           | - 1 -     |                                       |                                                                                                                                       |        |  |  |  |  |
|----------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|---------------------------------------|-----------|-----------|---------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|--|--|--|--|
|          | باب فَعَلَ يَفْعِلُ مَكِرِّر فَعَلَ يَفِعِلُ مَكِرِّر فَعَلَ يَسِقُ السَبِقُ يَسِقُ الْ صَرَفَ يَصرِف لا وَجَدَ يَجِدً ٢ كَفَى يَكْفِى الْ صَرَفَ يَصرِف لا وَجَدَ يَجِدً ٢ كَفَى يَكْفِى الْ قَرَضَ يَفْرِضِ الْ عَنَى يَعْنِى لا عَزَ يَعِزَّ لا عَنَى يَعْنِى الله عَزَ يَعِزَّ لا عَرَفَ يَعْرِفُ لا عَزَل يَعِزَّ لا عَرَف يَعْرِفُ الله حَقَّ يَجِوَّ الله فَرَث يَعْرَف الله كَنَّ يَعْزُل الله عَزَل الله عَرَف الله عَرَف الله عَرَن الله عَرَن الله عَنْ يَعْفِى الله عَرَن الله عَرَن الله عَرَن الله عَرَن الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَرَن الله عَلَى الله الله الله الله الله الله الله الل |           |                                       |           |           |                                       |                                                                                                                                       |        |  |  |  |  |
| مكرّر    | يَفعِلُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | فَعَلَ    | مكرّر                                 | يَفعِلُ   | فَعَلَ    | مكرّر                                 | يَفعِلُ                                                                                                                               | فَعَلَ |  |  |  |  |
| ١        | يَسبِقُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | سَبقَ     | \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ | يَصدِفُ   | صَدَفَ    | \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ | يفعلُ<br>يكفي<br>يكفي<br>يغني<br>يغني<br>ينزرُ<br>يضرر<br>يضرر<br>يفلگ<br>يفرر<br>يفرر<br>يفرر<br>يفرر<br>يفرر<br>يفرر<br>يفرر<br>يفر | هَلَكَ |  |  |  |  |
| ٦        | ڲؘڿؚۘڐ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | وَ جَدَ   | ۲                                     | يَصِرف    | صَرَفَ    | ١                                     | يَكفِي                                                                                                                                | كَفَى  |  |  |  |  |
| ١        | يَفرض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | فَرَضَ    | 11                                    | يأتي      | أتَى      | ١                                     | يَهدي                                                                                                                                 | هَدَى  |  |  |  |  |
| ۲        | يُعِزَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | عَزّ      | ١                                     | يَمضِي    | مَضَى     | ٤                                     | يَعنِي                                                                                                                                | عَنٰي  |  |  |  |  |
| ١        | ير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ئم 🗓      | ٦                                     | يُعرِفُ   | عَرَفَ    | ۲                                     | يِ<br>بِجِلَّ<br>پِجِلَ                                                                                                               | جُلَّ  |  |  |  |  |
| ١        | يَحِق<br>يَحِق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | حَق لا    | ١                                     | يَضِلُّ   | ضَلَّ (۲) | ١                                     | يَنزِلُ                                                                                                                               | نَزَلَ |  |  |  |  |
| ١        | یحکِی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | حَكَى     | ١                                     | يَرِدُ    | وَرَدَ    | ١                                     | يَضِرَبُ                                                                                                                              | ضَرَبَ |  |  |  |  |
| ١        | يَقدِر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | قَدَرَ ٣) | ١                                     | يَقِلَ    | قَلَ      | ۲                                     | يَظلِمُ                                                                                                                               | ظَلَمَ |  |  |  |  |
| ١        | يَبين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | بانَ      | ١                                     | ي<br>پ    | هَوَّ     | ١                                     | يَشِدُ (٤)                                                                                                                            | شُلُ   |  |  |  |  |
| ١        | يَصِلُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | وَصَلَ    | ١                                     | يَرجِعُ   | رَجَعَ    | ١                                     | يَذِلُّ                                                                                                                               | ۮؘڷۜ   |  |  |  |  |
| ۲        | يَصيرُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | صَار      | ١                                     | يَعدِلُ   | عَدَلَ    | ١                                     | يضِيق                                                                                                                                 | ضاق    |  |  |  |  |
| ١        | يَتِيه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | تَاه      | ۲                                     | يَسِير    | سارَ      | ۲                                     | يَبيعُ                                                                                                                                | باعَ   |  |  |  |  |
| ١        | يَعِظُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | وَعظَ     | ١                                     | يَطِيرُ   | طَار      | ۲                                     | يَلِينُ                                                                                                                               | لَانَ  |  |  |  |  |
| ۲        | يبيعُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | باعَ      | ۲                                     | يَصِيرُ   | صارَ      | ١                                     | يَرمِي                                                                                                                                | رَمَی  |  |  |  |  |
| ١        | يَطِيرُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | طَارَ     | ١                                     | يَتِيه    | تاهَ      | ۲                                     | يَسِيرُ                                                                                                                               | سارَ   |  |  |  |  |
|          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |           |                                       | و ل رقم ( |           |                                       |                                                                                                                                       |        |  |  |  |  |

• مجموع الأفعال من باب فَعَلَ يَفعِلُ في الوصية: (٤٥) خمسة وأربعون

• مجموعها مكررة: (٧٩) تسعة وسبعون.

| باب فَعَلَ يَفعَلُ |          |        |       |          |        |       |          |        |
|--------------------|----------|--------|-------|----------|--------|-------|----------|--------|
| مكرّر              | يَفْعَلُ | فَعَلَ | مكرّر | يَفْعَلُ | فَعَلَ | مکرّر | يَفْعَلُ | فَعَلَ |

السنة السادسة – العدد – ۲۰۲۸ ع۱ه / ۲۰۲۱

3



| ١ | يَبدأ    | بَدَأ  | ١  | يأبي      | أبي         | ١ | يزَعُ    | وَزَعَ |
|---|----------|--------|----|-----------|-------------|---|----------|--------|
| ٨ | يَجعَلُ  | جَعَلَ | ٧  | يَفعَلُ   | فَعَلَ      | ١ | يَخشَعُ  | خَشَعَ |
| ١ | يَذْهَبُ | ذَهَبَ | ١  | يَخافُ    | خَافَ       | ٤ | يَشاءُ   | شاء    |
| ١ | يزال     | زالَ   | ۲  | یری       | رَأى        | ١ | يَنفَعُ  | نَفَعَ |
| 0 | يسأُل    | سَأْلَ | ۲  | يَسعَى    | سَعَى       | ١ | ينهي     | نکی    |
| ١ | يَفضَحُ  | فَضَحَ | 1  | يَمنَعُ   | مَنَعَ      | ۲ | يَشْفَعُ | شفع    |
| 1 | يَقهَرُ  | قَهَرَ | ١  | يَبهَرُ   | 7/1.<br>Tr. | ١ | يفتك     | فَتَحَ |
| ١ | يَجَمَحُ | جَمْحَ | ١  | يآبُ      | آبَ         | ١ | يَقطَعُ  | قَطَعَ |
| 1 | يَطرَحُ  | طَرَحَ | ١  | يَمحَضُ   | مُحَضَ      | ١ | يَضَعُ   | وَضَعَ |
|   |          |        | (۲ | رل رقم (' | الجدو       |   |          |        |

- مجموع الأفعال من باب فَعَلَ يَفعَلُ في الوصية: (٢٧) سبعة وعشرون فعلاً.
  - مجموعها مكررة: (٥٤) أربعة وخمسون فعلاً.

# ٢. فَعِلَ:

جاءت صية (فَعِلَ) في الوصية ثمانٍ وأربعين (٤٨) مرّة، في اثنتين وعشرين (٢٢) مادّة لغوية، وجاءت هذه الأفعال على باب فَعِلَ يَفْعَلُ، وكما في الجدول

الآتى:

| باب فَعِلْ يَفْعَلْ |          |        |      |          |         |      |          |         |  |  |
|---------------------|----------|--------|------|----------|---------|------|----------|---------|--|--|
| مکرر                | يَفْعَلُ | فَعِلَ | مكرر | يَفْعَلُ | فَعِلَ  | مكرر | يَفْعَلُ | فَعِلَ  |  |  |
| ١                   | يقبل     | قَبلَ  | ١    | يَفنَى   | فَنِيَ  | ٤    | يَبقَى   | بقي     |  |  |
| ١                   | يَعهَد   | عَهَدَ | ١    | يَأْمَنُ | أُمِنَ  | ٣    | يَكرَه   | کَرہ    |  |  |
| ١                   | يجهَلُ   | جَهَلَ | ١    | يَقبَلُ  | قَبلَ   | ١٨   | يَعلَمُ  | عَلِّمَ |  |  |
| ١                   | يَرحَم   | رَجَمَ | ۲    | يَأذَن   | أُذِنَ  | ٣    | يُرضَي   | رَضِيَ  |  |  |
| ۲                   | يَلعَبُ  | لَعِبَ | ١    | يغرق     | غَرقَ   | ١    | يَسمَع   | سَمِعَ  |  |  |
| ١                   | يَرغَبُ  | رَغِبَ | ١    | يَلحَق   | لِّحَقَ | ١    | يَنسَى   | نسي     |  |  |
| ١                   | يأمنُ    | أمِنَ  | ١    | يَجزعُ   | جَزَعَ  | ١    | يَزهَدُ  | زُهِدُ  |  |  |
|                     |          |        |      |          |         | ١    | يَركَبُ  | رَكِبَ  |  |  |

تمنى بملوم كتاب نهج البلاغة وبسيرة الإمام علي شه السلام وفكره 🗨

44

### جدول رقم (٤)

- مجموع الأفعال واحد وعشرون فعلاً.
  - مجموعها مكررة ثمان وأربعون فعلا.

## ٣. فَعُلَ:

وهو أقلَّ الأبنية وروداً في الوصية ؛ إذ جاء عليه فعلان فقط، هما كَبْرَ وعَظُمَ.

٤. فُعِلَ:

جاء في الوصية عدّة أفعال على صيغة فُعِلَ المبني للمجهول، مثبّتة في الجدول الآتي:

|      | باب فُعِلَ يُفعِلُ |        |      |               |        |      |         |        |  |  |  |  |
|------|--------------------|--------|------|---------------|--------|------|---------|--------|--|--|--|--|
| مكرر | يُفعَلُ            | فُعِلَ | مكرر | يُفعَلُ       | فُعِلَ | مكرر | يُفعَلُ | فُعِلَ |  |  |  |  |
| ١    | يُخْلَقُ           | خُلِقَ | ١    | يُكفَى        | كُفِي  | ١    | يُنقَصُ | نْقِصَ |  |  |  |  |
| ١    | يُهدَى             | هُدِيَ | ١    | يُقَالُ       | قِيلَ  | ١    | يُظلَمُ | ظُلِمَ |  |  |  |  |
| ١    | يُخلَقُ            | خُلِقً | ١    | ينفي          | نفي    | ١    | يُصرَفُ | صُر ف  |  |  |  |  |
|      |                    |        | ١    | و ہو<br>يو تق | و ثق   | ۲    | يُنَالُ | نِیلُ  |  |  |  |  |
|      |                    |        | (0)  | ä l l .       |        |      |         |        |  |  |  |  |

<u> جدول ر</u>

- 💎 مجموع الأفعال: أربعة عشر فعلاً.
- مجموعها مكررة: خمسة عشر فعلاً.

جاءت الأفعال المجرّدة في وصيّة أمير المؤمنين (إلله متفاوتة في العدد بين ذكر كثير وتوسّط في الذكر وقليل الذكر؛ والظاهر للعيان أن أكثر الأفعال ذكراً ومجيئاً ما كان منها على صيغة (فَعَلَ)، ثم ما كان على صيغة (فَعِلَ)، ثم الذي على صيغة (فُعِلَ)، وأقلّها ما كان على صيغة (فَعُلَ)، في مئة وخمسة ثم الذي على صيغة (فُعِلَ)، وأقلّها ما كان على صيغة (فَعُلَ)، في مئة وخمسة

السنة السادسة-العدد ١٢٠٢٦ع١هـ / ٢٠٢١م

وعشرين فعلاً، ثم ثمانية وعشرين محوّلة من فَعَلَ وفَعِلَ وفَعُلَ للبناء فعلاً، فأربعة عشر فعلاً، ففعلين على للمجهول، ولا مناص من استعمالها صيغة (فَعُلَ).

ويبدو للباحث أن الكثرة الحاصلة في استعمال الفعل على صيغة (فَعَلَ) متأتية من خفّة هذه الصيغة مقارنة بالصيغ الثلاثة الأخرى، فقد اتفق العلماء أنَّ أخفَّ الحركات هي الفتحة في حين أن الضمّة أثقلها وبينها الكسرة، قال السيوطي: «الضمّة أثقل الحركات لتحرّك الشفة السفل وتليها الكسرة لتحرّك الشفة السفل وتليها الكسرة لتحرّك الشفة السفل والسكون إذ هو عدم محض»(٢).

للصيغ بين القلة والكثرة في وصيته

(الله فقد أكثر في الكلام ما كان

خفيفاً وهو (فَعَلَ)، وقلَّل الثقيل

وهـو (فَعِـلَ)، وجعـل مـن الأثقـل

نادراً في كلامه وهو (فَعُلَ)، عدا

ما جاء من الكلام على فُعِلَ؛ لأنها

محوّلة من فعل وفعِل وفعِل للبناء للمجهول، ولا مناص من استعالها فلا صيغة أخرى يصاغ عليها المبني للمجهول من الأصل الثلاثي المجرد. لقد أكسب هذا الاستعال جمل

لقد أكسب هذا الاستعمال جمل الوصية وكلماتها خفّة ويسراً عامّاً، فجعلها تسبق في ميدان الفصاحة وتغلب في ساحة البلاغة، فسمت للمعالي، وعلت في ساوة الفكر؛ إذ إنّ من البلاغة أن يكون الكلام سهلاً على القارئ، يسيراً على السامع، تستسيغه سلائق العرب وتأنس به آذانهم (٢)، وكيف لا يكون اللاغة؟!.

وإذا جالت الأعين في مفردات الأفعال المستعملة في الوصية لفت النظر استعمالُ الفعل (علم) ماضيه ومضارعه والأمر منه بكثرة وتعدد، إذ حضر في الوصية ثماني عشرة

۳٥

دلالة أبنية الأفعال المجردة في وصية الإمام على لابنه الحسن (الملكا) بعد انصرافه من صفين.......للنابر مرّة، مما يدفع الباحث لإجالة النظر وتمحيص الفكر طلباً لسرّ الاستعمال وهدف التكرار.

> ويبدو لنا أنّ كثرة الاستعمال هذه إنّما كانت اهتماماً بالعلم وبياناً لعظم العالم والمتعلّم ودفعاً لطلب العلم، وتتجلّى هذه الأهميّة أكثـر وأكثـر إذا تابعنــا أميرَ المؤمنين (طير) في أيّ المجالات استعملها ولأي النواحي جعلها.

لقدركّن أمير المؤمنين (الملين) على

العلم والتعلّم في مجالات الاعتقاد وأصول الدين فقدّم البحث في التوحيد؛ لما فيه من أهمّية وخصوصية عظمى، إذ قال (الله علم يا بُنَيَّ الله أَنَّهُ لَوْ كَانَ لِرَبِّكَ شَرِيكٌ لَأَتَتْكَ رُسُلُهُ وَلَرَأَيْتَ آثارَ مُلْكِهِ وَسُلْطانِهِ وَلَعَرَفْتَ أَفْعالَهُ وَصِفاتِهِ» مؤيّداً طلبَ العلم بدليل دامغ على وحدانيته تعالى". ثم أكّد على طلب العلم من جهة النبوّة والرسالة، فأكرم الرسول (بيان) ومدحه، فقال (المانية): «وَاعْلَمْ

يَا بُنَيَّ أَنَّ أَحَداً لَمْ يُنْبِئْ عَنِ الله سُبْحَانَهُ كَمَا أَنْبَأَ عنه نَبِيُّنَا (بِينَ )، فارضَ به قائداً "(٧)، فدفع عنه شبهة التقصير من جميع الجهات، ودحض حجة القائلين بعـدم تركـه (ﷺ) وصيّـةً أعلن فيه خليفته ووليّه من بعده. وختم الأصول بتقرير المعاد وتصوير حال الإنسان فيه، وركّز عليه أكثر من الأوليين؛ لأنَّه أشدُّ في

الموعظة وأقرب للتذكير ودفع الغفلة،

فقال (﴿ لِللِّهِ ): ﴿ وَاعْلَمْ أَنَّ أَمَامَكَ طَرِيقًا

ذَا مَسَافَة بَعِيدَة، وَمَشَقَّة شَدِيدَة » (مُسَافَة بَعِيدَة » (٨)،

وقال (إلى : «وَاعْلَمْ أَنَّ أَمَامَكَ عَقَبَةً

كَوُّوداً، المُخِفُّ فِيهَا أَحْسَنُ حَالا مِنَ

التُثْقِل، وَالمُبْطِئُ عَلَيْهَا أَقْبَحُ حَالا مِنَ

المُسْرِع»<sup>(۹)</sup>. ومهد للختام بطلب العلم في القضايا الأخلاقية وحسن الآداب، فأدّب الجاهل بعدم القول فيما يجهل، فقال: «وَلَا تَقُلْ مَا لَا تَعْلَمُ، وَإِنْ قَلَ مَا تَعْلَمُ»(١٠)، ثم علَّم الإنسان نبذ

أَنَّ الْإعْجَابَ ضِدُّ الصَّوَاب، وَآفَةُ ومعانيَ عديدة، هي: الْأَلْبَابِ»(۱۱)، وأظهر الهدف من • الصيرورة: الخلقة وبيّن المحلّ الدائم، حين قال: (وَاعْلَمْ يَا بُنَيَّ أَنَّكَ إِنَّمَا خُلِقْتَ لِلاْخِرَةِ لاَلِلدُّنْيَا، وَلِلْفَنَاءِ لاَلِلْبَقَاءِ، وَلِلْمَوْتِ لاَ لِلْحَيَاةِ»(١٢)، ولم يقصر العلم على هذه الجوانب، بل شمل أكثر أصناف متعلقات الإنسان ليجعل من وصيته صحيفة يتنوّر بها السالك للحقّ، ويجلو عنه ظلمة

ولم يرد في وصيّة أمير المؤمنين الهلاك وتمثّلت به. مزيد فيه.

الضلالة بسلاح العلم والتعلّم.

المبحث الثاني دلالة أبنية الأفعال المجردة في وصية الإمام على (١١١٤)

١. فَعَلَ:

جاءت الأفعال على صيغة (فَعَلَ) في وصيّة أمير المؤمنين (الليلا) في

العجب والزهو، إذ قال: «وَاعْلَمْ سياقات عديدة، أفادت دلالات

والمراد بالصيرورة الدلالة على أنّ الفاعل المسند إليه صار صاحب شيء من لفظ الفعل المسند(١٣)، مثل: نَقَبَ زيدٌ، أي: صار زيدٌ نقيباً، بمعنى أنّ زيداً اكتسب صفة النقابة التي جاءت في الفعل، وجاء هذا المعنى في قول أمير المؤمنين (الملا): «السَّالِكِ سَبِيلَ مَنْ قَدْ هَلَكَ»(١٤)، أى صار هالكاً، فاكتسب صفة

إنّ الهلاك المحكيّ عنه هنا حاصلٌ من جهـة مـن رحـل عـن هـذه الحيـاة 🃢 الدنيا ومتوقع الحصول أيضاً في مستقبل هذه الحياة، ينتظرُه المتكلّم؛ وهذان المعنيان اكتسبهما الفعل من الحرف (قَد)؛ الذي أفاد معنى التحقيق لما حصل، التوقّع الذي يصاحبه الانتظار لما سيحصل (١٥)،

دلالة أبنية الأفعال المجردة في وصية الإمام علي لابنه الحسن (اللله على الله المسن الماله على المام على الما سَيَهلَك؛ لما في الفعل المضارع هنا من دلالة على عدم حصول الشيء الآن. وإن كان سيحصل لاحقاً، لكنّه يفيد فسحة زمنية ومهلة للنفس البشرية

قد تغفل فيها وتنسى مصيرها.

ونتلمّس معنى الصيرورة في الفعل (يَقسُو)، في قوله (إلين): «فَبَادَرْتُكَ بِالأَدَبِ قَبِلَ أَنْ يَقسُوَ قَلبُكَ، ويَشتَغِلَ لُبُّك»(١٧)، أي قبل أن يصير قاسياً، قال الراوندي: «ويقسو يصير قاسياً شديداً صلباً ١٨٥٠.

ومنها الأفعال (صَفَا، خَشَعَ، تَمَّ)، في قوله (إلله فإنْ أيقَنْتَ أنْ قَد صَفَا قَلبُكَ فَخَشَعَ، وتَم َّرأْيُك فاجتَمَع، وكان هَمُّكَ همّاً واحداً، فانظُر فيما فَسَرتُ لك »(١٩)، أي صار قلبُكَ صافياً وخاشعاً، وصار رأيُك

وقال ( الله في موضع آخر: «طَريدُ الْمَوْتِ الَّذِي لاَ يَنْجُو مِنْهُ هَاربُهُ، وَلاَ يَفُوتُهُ طَالِبُهُ»(٢٠)، جاء وإنَّا أفاد (قد) هذا المعنى، واكتسبه الفعل عنه؛ من قوله (المالية): «اَلطَّاعِن عَنْهَا غَداً »(١٦) التي جاءت سابقة لهذه العبارة.

واستعمال الفعل الماضي هنا لا يتنافي مع معنى التوقّع، ولا يتعارض مع انتظار الحدث، بل يكسبه دلالة <sup>ل</sup>أقـوى، ويجتلـب لـه معنـي منسـجـاً مع النص، فالفاعل وقع من جهة فيمن مضي، ومنتظر الوقوع فيمن بقي، والفعل لم يقَع بَعدُ من جهة من بقى في هذه الحياة، لكنّه بصيغة فعل مضى وتصرّ مَ؛ كناية عن إبعاد الريب في وقوعه، وحتميّة نزوله \*. إن لهذا الاستعمال أبعاداً نفسيّة وتربويّة يوصلها أمير المؤمنين ( ( فلي النفس تضطرب و تتحرّ ك إذا رأت ميتاً مسجًى، خرجَت روحه، تركَتْه، انفصلتْ عنه؛ وهذا يناسبه فعلٌ مضى ووَقَع، ولن يكون هذا التأثير النفسي حاصلاً عند استعمال:

معنى الصيرورة مصاحباً للفعل فاعملوا وتزوّدوا لما ستستقرّ عليه (يَنجو)، أي يصير ناجياً، وقد نُفي راحلتكم. الفعل فصار بمعنى: لا يصبر ناجيا.

وإنَّا جاءت (لا) هنا لتخلُّص الفعل المضارع للمستقبل(٢١١)، وبتآزرها مع دلالة الفعل المضارع على الحدوث والتجدد(٢٢١)، أخرجت للسامع والقارئ معنى قرآنياً، أنّ الإنسان لا يمكن أن ينجو من خطرات الموت والرحيل، بل إنّ الغمرات إلى الحقّ. المصير المحتوم هو الانتقال من دار الفناء إلى دار البقاء، قال تعالى: ﴿قُلْ إِنَّ اللُّوْتَ الَّذِي تَفِرُّونَ مِنْهُ فَإِنَّهُ مُلَاقِيكُمْ ثُمَّ تُرَدُّونَ إِلَى عَالِمِ الْغَيْبِ وَالشُّهَادَةِ ﴾ [الجمعة: ٨].

ولا تنفـكّ الإرشـادات التربويــة عن كلام أمير المؤمنين (المثين)، وهنا: أي بنبي آدم، استعدّوا للرحيل؛ فإنّه خوض زيدٍ للغمرات. مصيركم، وتجهزوا للسفر فإنه مستقبلكم، الهارب عن هذه الرحلة

## • التكثير:

أي أن الحدث الذي يدلّ عليه الفعل قد وقع عدّة مرّات، وحدث بكثرة (٢٣)، ونَجد هذا المعنى في الفعل (خاضَ)، في قوله (هلينا): «وخُصَ الغَمَرات إلى الحقِّ حيثُ كانَ، وتَفَقُّه في الدين»(۲٤)، أي أكثر خوض

وإنّا كان ذلك متعبّناً في السياق الذي جاء فيه الفعل؛ لأنّ «الغمرات جمع غَمرة؛ وهي اللجّة في البحر»(٢٥)، ولا يتصوّر أن يكون الخوض فيـه متكـرّراً، دون أن يتكـرّر

فعل الخوض فيه، فإذا قلنا: خاضَ زيدٌ الغَمَرات، أردنا أنّه قد كَثُرَ

ويزداد معنى الكثرة جلاءً وظهوراً، إذا علمنا أن فعل الأمر ملحوق به، والمنتظر لها مأتيٌّ إليه، يفيد الدلالة على التكرار ومعاودة

دلالة أبنية الأفعال المجردة في وصية الإمام على لابنه الحسن (الملي الله العد انصرافه من صفين........

ونلتمس هذا المعنى أيضاً في قوله الفعل (٢٦)؛ ليكتسب الفعل دلالة (ﷺ): «واعلم يا بُنيَّ أنَّه لو كان أعمق وأقوى على الكثرة، كثرةٌ لربّك شريكٌ لأتَتْكَ رُسُلُه، ولرأيتَ جاءت بها بنية الفعل، وشارك آثار مُلكِهِ وسلطانِه، ولعرَفتَ أفعالَه السياق في إضفائها على هذه البنية. وصِفاتِه»(٢٩) في الأفعال: أتى، وإنّا يكون أمير المؤمنين (الله) رأى، عَرَفَ، إذ إنّ الشريك سيكون -هنا- قد قرّ لنا أنّه من اللازم محتاجاً لإثبات أُلوهيته بها يناسب على الفرد المؤمن أن يخوض اللجج دليلَ الخالق الواحد الذي أرسلَ لإلى الحقّ حيث كان ومتى كان، مكرّ راً هذه النصرة، مجلّياً تلك العقيدة رسله تتری، أو با يكون أقوى الراسخة، لا أن يكون هذا الخوض من دليل الإله الواحد، والمخلوق بحاجة لرؤية الآثار ومعرفة الأفعال منقطعاً ضعيفاً آيلاً إلى الزوال والصفات؛ ولأنّها كثيرة فهي تحتاج والاضمحلال.

لكثرة النظر والتعرّف. كما يظهر معنى الكثرة في الفعل ذَلُّ ولمّا كان (لـو) حـرف امتناع (٣٠٠)، في قوله (ﷺ): «سَاهِل الدَّهْرَ مَا ذَلَّ النية عُودُهُ» (۲۷)، وإنّا اكتسبت البنية فالتركيب هنا يفيد امتناع وجود معنى الكثرة من السياق الداخلي، الإله؛ ولو كان موجوداً لجاءت الرسل عنه ولرأينا آثار ملكه من (ما)، قال الراوندي: «و «ما ذلّ وسلطانه، ولعرفنا أفعاله وصفاته؛ لك قعوده» ما للدوام»(٢٨)، ودلالة لكنّه إذ لم يكن موجوداً فُقدت رسله (ما) على الدوام تقتضي تكرار الفعل ولم نرَ له حكماً ولا ملكاً ولا سلطاناً، والإكشار في حدوثه، وكأنّ المعنى: ساهل الدهر كلَّما ذلَّ لك قعودُه. ولم نعرف أفعاله ولا عرفنا له من

وليبين صفات.

والتركيب الجملي يحكي لناسنة إلهية وحقيقة قرآنية تستند على الرحمانية والرحيمية؛ هي أنّ الله عزّ وجلّ لم يكن ليخلق العباد ويتركهم هملاً من دون تهيئة الأسباب لهم، ولهذا فإنه -تعالى - أبى إلّا أن يوجب على ذاته العليا تعريف هؤلاء الناس بخالقهم وتبيين طريقهم الذي يؤول بمم إلى السعادة والخلود، وهذا لا يكون إلّا بإرسال الرسل وتبيين دعائم السنن الإلهية والقوانين دعائم السنن الإلهية والقوانين الربّانية.

إنّه (إلى يعرّفنا بأنّه لا بُد للإله الحقّ أن تكون له آثارٌ تنبِئ العبد بعظمة ملكه وتوسّع سلطانه، ولا بُدَّ أن تكون له أفعالٌ وصفاتٌ يتسامى بها عن كلّ إله دونه؛ لينهاز الإله الحقّ عن كلّ إله الضلال والزيف والغش والخداع.

• الجعل:

الجعل «أن يُجعل المفعول صاحب

شيء أو صفة من لفظ الفعل "("") نجد معنى الجعل في الفعل فتَحَ من قوله (لالله): "وفتَحَ لكَ بابَ المتابِ "("")، أي جعله مفتوحاً، وهذا المعنى يتناسب مع الديمومة التي يدلّ عليها الفعل؛ إذ إنّ باب التوبة مفتوح دوما للعباد، هذا ما يدلّ عليه قوله تعالى: "وَهُو اللّذِي يَقْبُلُ التَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَيَعْفُو عَنِ السّيتَاتِ السورى: "[الشورى: ويَعْفُو عَنِ السّيتَاتِ الله جلّ وعلا ويَعْفُو عَنِ السّيتَاتِ الله جلّ وعلا الفعل المضارع يَقبَلُ ليعلِمَهم أنّ بابه مفتوح دائماً للتوبة، وأنّه تعالى يقبل التوبة عن عبادة مها تكررت

ويظهر هذا المعنى في الفعل وَعَظَ فِي قوله ( الله في): «والعقلُ حفظُ التجارب، وخيرُ ما جرَّبتَ ما وَعَظَكَ» (٣٣)، أي ما جَعَلَكَ موعوظاً؛ لأنّه يبعدك عن كلّ مكروه، ويحميك من كلّ ملمّة، وإنّها صار المعنى ما

وتعددت أخطاؤه وزلّاته.

متمنى بعلوم كتاب نهج البلاغة وبسيرة الإمام علي علي السلام وفكره

٤١

دلالة أبنية الأفعال المجردة في وصية الإمام على لابنه الحسن (الملك الله العد انصرافه من صفين........ جعلك متّعظاً؛ لأنّ خير الإنسان لا بخيانته دون أن تكون قد فكّرت في يكون إلّا بعد اتعاظه وظهور آثار إمكانية حدوثها أو تتوقع كيفيتها، الموعظة عليه.

## • السرعة:

وأعنى بالسرعة ذوبان الفاصل الزمنى بين الحدث والحدث الذي يسبقه، في أن يكون الفعل الأوّل حتى يكون الثاني، وأجد هذا المعنى عنك كلّ عدوّ وغاش. في قوله (طبيع) «مَنْ أَمِنَ الزَّمانَ خَانَـهُ » (۳٤).

> إذ إنّ السياق يحكي قصر المدّة الزمنية الفاصلة بين خيانة الزمن للإنسان وأمن الإنسان الذي سبق هذه الخيانة بمدّة وجيزة، وكون 🎧 هــذه المـدة وجيـزة يعنــي أن فعــل الأمن لم يتكرر، بل هو على قلّته تحقّقت الخيانة الدنيوية بعده بسرعة عالية؛ لأن السياق اللغوي يدلُّ على المفاجأة، والمفاجأة تستبطن سرعة التغيّر من حال إلى حال.

فإنّه سيعجل إليك بها أغفلته، ويؤاخــذك بــا نســيته، وكــن يقظــاً متيقظاً في كلّ حين وفي كلّ ساعة؛ لأنّ اليقظة متاع نجاتك من كلّ خوانِ وخوون، وهي البضاعة التي تدفع

## ٢. فَعِلَ:

جاءت الأفعال على بنية فَعِلَ التي أكسبته العديد من الدلالات متضافرة مع السياق، ومن هذه الدلالات:

## السرعة:

ونعنى بها كما أشرنا ذوبان المدّة الزمنية الفاصلة بين الحدث وحدث آخر وقع قبله، ونجد هذا المعنى في قوله (الملينة): «وإنَّما قلبُ الحدثِ كالأرض الخالية ما ألقي فيها من شيء قَبلَتْهُ الله القبول لا تأمن زماناً؛ لأنَّك ستتفاجأ السريع مستفاد من السياق الخارجي والتشبيه المستعمل في السياق العقائد الباطلة والآراء الموهومة رغم اللغوي؛ كما تقبل الأرضُ الخالية ما أنّ طرح مثل هذه العقائد الباطلة يُلقى فيها من البذر.

## • المبالغة:

قد تدل هذه البنية على المبالغة فتضيف للمعنى العرفيّ دلالة أكثر عمقاً وأشدّ تأثيراً، فهي الزيادة في معنى الفعل وتوكيده (٢٦٠)، ونجد هذه الدلالة في قول أمير المؤمنين (المرالخ): هذكانَ إحكامُ ذلكَ على ما كرهتُ من تنبيهك له أحبّ إليّ من إسلامك إلى أمر لا آمنُ عليك فيه الهلكة (٢٧٠)، مع السياق اللفظي فأخرجت لنا دلالة منسجمة على المبالغة، أي إنّه دلالة منسجمة على المبالغة، أي إنّه كرو تنبيهه على العقائد الباطلة بشدّة ومالغة.

قال الشيخ ناصر مكارم الشيرازي تعليقا على هذه العبارة: «وخلاصة كلام الإمام (هيلا) هو أنني في هذه الوصية بيّنت بالدليل والبرهان زيف

العقائد الباطلة والآراء الموهومة رغم أن طرح مثل هذه العقائد الباطلة وشبهات المنحرفين ليس محبباً، ولكن الضرورة تستوجب أن أطرح مثل هذه المقولات، وأُجيب عنها؛ لأن هذا العمل أفضل من أن أقوم بإخفائها والتستر عليها، وربا تبتلي بها في يوم من الأيام ولا يمكنك الإجابة عنها».

هكذا يتبيّن سبب كراهة التنبيه، بل المبالغة في الكراهة؛ لأن أثمن ما عند الإنسان وأحبّ ما لديه هو ابنه وفلذة كبده، وطرح الشبهات أمام فتى لم يختبر الحياة ولم يزل بعد صغيراً عليها قد يورّطه في شبهة تضلّه فيخسر الوالدُ ولدَه، ويخسر الولدُ نفسه بانسلاله في طريق العمى

ليس المقصود في هذه الخطاب بل في أكثر الخطابات في الوصية هو الإمام الحسن (هلي)؛ لأن الحسن

والضلال.

الملام وفكره

٤٣

الحقيقة (٣٩).

دلالة أبنية الأفعال المجردة في وصية الإمام علي لابنه الحسن (اللله على الله العسن من صفين......... ذلك ما روى في فضله (الله العين) اعن سلمان قال: سمعت رسول الله (سيالي) يقول: كنت أنا وعليّ نوراً بين بأربعة عشر ألف عام، فلم خلق الله آدم ( الله السر الله النور جزأين ، فجزء أنا وجزء عليّ» (٤١).

• الصبرورة:

إذياتي هذا المعنى في الفعل زَهِدَ زَهِدَ فيك»(٤٢)، أي صار زاهداً فيك، وتبرز هنا دلالة الفعل على الحدوث؛ إذ إنّ فعل الزهد حاصلٌ مُحدثٌ لم يكن قبل، بل كان بعدُ. یحـرص أمـیرُ المؤمنـین (ﷺ) کــا حرص الإسلام على ضرورة محافظة الإنسان على كرامته وإبعاده عن الذلّ والهوان؛ لأن الزهد بك يعنى الرغبة عنك (٤٣) لا إليك، والرغبة فيمن يرغبك وينأى بنفسه عنك تمسّك بحبل يجرّ صاحبه للهوان

( ( معصوم لا ينزل ولا يخطئ، بل الخطاب كلّ الخطاب للعامة من الناس أمثالنا؛ لأننا نحن الذين يجب علينا أن نخاف من الانزلاق في الشبهات والركون إلى الضلال بجهلنا، قال ابن أبي الحديد: «وإنَّما أراد جنس البشر لا خصوص الحسن، وكذلك سائر الأوصاف التي تلى هذه اللفظة لا تخص الحسن ( ( بعینه ، بل هی وإن کانت له في الظاهر بل هي للناس كلّهم في

ونجد معنى المبالغة جليّاً ظاهراً في عبارة أخرى حين قال الإمام 📢 (﴿لِيرٌ): «بل كأنّي قد عَمِرتُ من أوّهم إلى آخرهم "(٠٠)، لأنّها اقترنت بالعمر من أوّلهم إلى آخرهم.

و إنَّما يدلُّ هذا المعنى على أنَّ أمير المؤمنين (الله )، كان مع الأنبياء من أوّلهم إلى آخرهم، يعرفهم ويعرفونه، إذ خلقه الله نوراً قبل كلّ شيء، ويدلّ

والصغار.

## ٣. فَعُلَ:

وهو أقلّ الأبنية وروداً في الوصية؛ إذ جاء عليه فعلان فقط، هما كُنُرَ وعَظُمَ، وأكثر ما تأتي هذه البنية لإفادة معنى المبالغة؛ لما تستعمل فيه غالباً وهو السجايا والطباع والخصال، وهذه أكثر ما تكون مستديمة في الموصوف بها، وفي إفادة هذا المعنى جاء الفعل عَظُمَ فِي قوله (الله عَظُمَ أن تثبُتَ رُبُوبيَّته بإحاطة قلب أو بصر»(١٤١)؛ فالله عظيم لا يدانيه في العظمة شيء، وأزعم أن هذه الدلالة جاءت لاقتران الفعل بفاعل عظيم، ولو كان الفاعل إنساناً مثلاً لما استُوحِيَ هذا المعنى وألصق بالفعل.

ويبدو أنّ الفعل عَظُمَ أفاد الثبوت وللاستمرار؛ إذ إنّ الله جلّ وعلا عظيم لا يحدّ عظمته زمان، بل ثبتت عظمته وهي دائمة، ويمكن أن يُفهم من الفعل الدلالة على الحدوث

والتكرار بقرينة السياق حين يكون النظر أوّلاً لمعنى الإدراك والمعرفة، ثم يُقرن به معنى العظمة، أي أننا يمكن أن نفهمها بمعنى هو: كلّم أردنا أن ندرك ربوبية الله عَظُمَ جلّ وعلا أن تُدرك ربوبية بإحاطة فكر المخلوق، وهذا المعنى به حاجة للتأويل الطويل والتفسير البعيد.

تكتسب هذه الصيغة معاني خاصة تستعيرها من السياق اللغوي أو الخارجي، هي:

المتعلق بمعنى الصيرورة هنا هو

## • الصيرورة:

نائب الفاعل الذي قام مقام الفاعل، و ونجد هذا المعنى في قوله ( الله في ):

«فتكونَ قَد كُفيتَ مؤونةَ الطلب ( فن في صرت مكفيّاً هذه المؤونة بعد أن أداها غيرك عنك، وفي هذا المعنى إشارة لمعنى آخر يصرّح به أمير المؤمنين ( المله في موضع آخر و هو

رغة وبسيرة الإمام علي عليه السلام وفكره

20

دلالة أبنية الأفعال المجردة في وصية الإمام علي لابنه الحسن (اللي الله بعد انصرافه من صفين.......للنات وإنّا كان المعنى كذلك لأن الفاعل واحد لا اثنان ولا مجموعة، فلا يمكن تصور حصول الهداية في وقت معين ولشخص واحد ولنفس القصدعدة مرات.

وبها أنّ هذه الدلالات تعتمد اعتماداً كلياً على السياق فإنها دلالات مطاطية مرنة يمكن لأى متفكر فيها أن يستخرج دلالة أو دلالات عدة أخرى.

## الخاتمة

بعد هذه الجولة في دلالة أبنية الأفعال المجردة، وما قمنا به من الإحصاء، وبعد البحث في هذه الدلالات التي تتركها الأبنية في وصية الإمام علي (١١١)، خرجنا ببعض النتائج، وهي:

١. لقد واكب استعمال أمير المؤمنين ( الله الكربنية الصرفية الاستعمال اللغوى عند العرب، فقد كَثُرَ استعماله للأفعال على صيغة (فَعَلَ)، وقلّل في استعمال

قوله: «واتّعِطُوا بِمَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ قَبْلَ أَنْ يَتَّعِظَ بِكُمْ مَنْ بَعْدَكُمْ الْأَنْ يَتَّعِظَ بِكُمْ الْأَنْ يَتَّعِظَ بِكُمْ مَنْ بَعْدَكُمْ نقل لك التجربة جعلك وصيرك غنيًا عن تجربة الموقف نفسه، والعاقل من أخذ من تجربة غيره ما يكفيه عن التجربة بنفسه.

ونجد المعنى نفسه في موضع آخر ُفي قوله (المليخ): «فإنَّكَ أول ما خُلِقتَ جاه الله ثم علمتَ»، أي أول ما صرت مخلوقاً، وتحوّلت من العدم للوجود فأنت حينها جاهلٌ لا تعلم شيئاً، ثم علمت، ومثله في قول أمير المؤمنين (الله عند الله عند الله الله عند الله الله عند الله الله عند الله لك»، أي صار مصروفاً عنك.

التقليل: 🐠 التقليل:

ونجد معنى التقليل في قوله (الله اله ): «وإذا أنتَ هُديتَ لقصدكَ فكن أخشع ما تكون لربّك»، فالهداية حاصلة مرة واحدة لا تعدد لها، ومع أنّها وقعت مرّة واحدة فإن الواجب أن يكون الإنسان عندها شاكراً خاشعاً لربّه،

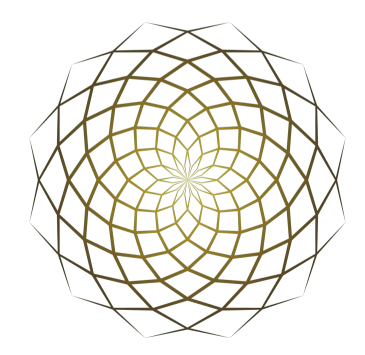
الأفعال على صيغَة فَعُلَ، وكان بينها مؤقتاً يفتك عنها بتفكك السياق استعمال الأفعال التي على صيغة الواقعة فيه. فَعِلَ، وهكذا كان الاستعمال اللغوي للأبنية الصرفية عند العرب.

النارية

السياق فيلصقها بهذه البنية إلصاقاً في دلالة بنياته.

٣. با أن دلالة البنية الصرفية يحددها السياق، فإن هذه الدلالات ٢. الأبنية الصرفية المجردة عاجزة قد تتنوع في البنية الواحدة في سياق أن تضفى هي نفسها الدلالات واحد؛ وذلك حسب الرؤية التحليلية للكلمة، بل الدلالات يحددها للباحث الذي يفكك النص وينظر





# دلالة أبنية الأفعال المجردة في وصية الإمام علي لابنه الحسن (إليها) بعد انصرافه من صفين......

الهوامش

(١) ويكون شَدَّ يَشِدُّ بكسر عينه في المضارع. ينظر: مختار الصحاح: ١٨٤.

(٢) هذه لغة نجد وهي الفصيحة يقولون: ضَلَّ يَضِلَّ، وأصلها ضَلَلَ يَضلِلُ، بالفتح في الماضي، والكسر في المضارع، ولغة أهل العالية: ضَلِلَ يَضلِلُ، بالكسر فيها. ينظر: مختار الصحاح: ٢١١٨.

(٣) «وقدِر يقدر لغة فيه كَعَلِمَ يَعلَمُ». مختار

الصحاح: ۲۷٦.

(٤) ويكون أيضاً: شدَّ يَشُدُّ، بضم عينه في المضارع. ينظر: مختار الصحاح: ١٨٤.

(٥) همع الهوامع، ٦: ١١.

(٦) البلاغة العربية أسسها وعلومها وفنونها، ١:

.117

(٧) نهج البلاغة، تحقيق: د. صبحي الصالح: 97.

(٨) المصدر نفسه: ٣٩٨.

(٩) المصدر نفسه.

(۱۰) المصدر نفسه: ۳۹۷.

(١١) المصدر نفسه.

(۱۲) المصدر نفسه: ۲۰۰.

(١٣) ينظر: تصريف الأسماء والأفعال، د. فخر الدين قباوة: ١١٣.

(١٤) نهج البلاغة: ٣٩١.

(١٥) ينظر: مغنى اللبيب، ٢: ٥٣١ - ٥٣٢.

(١٦) نهج البلاغة: ٣٩١. أي: الراحل عنها عن

قريب. ينظر: شرح نهج البلاغة، ١٦: ٢٢١.

\* إذ دل الفعل الماضي على الزمن المستقبل؛ فإنه يفيد أن المتكلم يريد وقوع الفعل قطعاً. ينظر:

شرح الرضي على الكافية، ٤: ١٢.

(١٧) نهج البلاغة: ٣٩٣.

(١٨) منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة، الراوندي، ٣: ٩٥.

(١٩) نهج البلاغة: ٣٩٥.

(۲۰) المصدر نفسه: ۲۰۰.

(٢١) تفيد لا النافية غير العاطفة تخليص المضارع

للزمن المستقبل. ينظر: رصف المباني في حروف المعانى، المالقى: ٣٣٠.

(٢٢) ينظر: معاني الأبنية في العربية: ٩.

(٢٣) ينظر: تصريف الأسماء والأفعال: ١١٤.

(٢٤) نهج البلاغة: ٣٩٣.

(٢٥) منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة،

الخوئى، ٢٠: ٨.

(٢٦) الأمثل في تفسير كتاب الله المنزّل، ٢: ٤٧٦.

(۲۷) نهج البلاغة: ٤٠٣.

(٢٨) منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة، ٣:

. 1 • 1

(٢٩) نهج البلاغة: ٣٩٦.

(٣٠) ينظر: مغني اللبيب، ٣، ٣٧٤.

(٣١) تصريف الأسماء والأفعال: ١١٢.

(٣٢) نهج البلاغة: ٣٩٩.

(٣٣) المصدر نفسه: ٤٠٢.

(٣٤) المصدر نفسه: ٥٠٥.

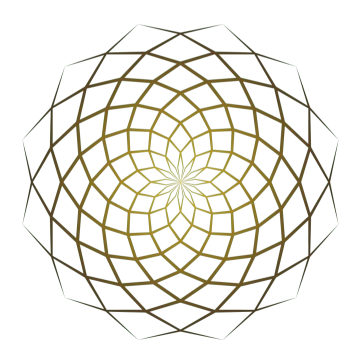


- (٣٥) نهج البلاغة: ٣٩٣.
- (٣٦) ينظر: تصريف الأسهاء والأفعال: ١١٣.
  - (٣٧) نهج البلاغة: ٣٩٤.
  - (٣٨) نفحات الولاية، ٩: ٣٦٣.
- (۳۹) شرح نهج البلاغة، ١٦: ٢٣٥- ٢٣٦،
- وينظر: إرشاد المؤمنين إلى معرفة نهج البلاغة
- المبين، ٣: ١١٦، وصفوة شروح نهج البلاغة:
  - .78 8
- (٤٠) هكـذا رواهـا ابـن ابي الحديـد (عَمِـرتُ).
  - ينظر: شرح نهج البلاغة، ١٦: ٢٤٥.
- (٤١) الرياض النضرة: باب مناقب أمير المؤمنين

على بن أبي طالب، ذكر اختصاص عليّ بأنّه قسيم النبيّ (عليّ). نقلاً عن : فضائل أهل البيت (عليّ) من كتب أهل السنة، السيد أيوب السيد أحد آل جواد الموسوي: ٣٤.

- (٤٢) نهج البلاغة: ٤٠٣.
- (٤٣) الرازي: "الزهد ضد الرغبة". مختار الصحاح: ١٥٧.
  - (٤٤) نهج البلاغة: ٣٩٦.
  - (٤٥) المصدر نفسه: ٣٩٣.
  - (٤٦) المصدر نفسه: ٧٦.





تعنى بعلوم كتاب نهج البلاغة وبسيرة الإمام علي عليه السلام وفكره

دلالة أبنية الأفعال المجردة في وصية الإمام على لابنه الحسن (إلله المعد انصرافه من صفين....... ۲۲۶۱ه\_/ ۲۰۰۸م.

قائمة المصادر والمراجع

القرآن الكريم

١. إرشاد المؤمنين إلى معرفة نهج البلاغة المبين، للسيد يحيى بن إبراهيم الجحاف، تحقيق محمد جواد الحسيني الجلالي، منشورات دليل ما قم، ١٤٢٢هـ.

٢. تصريف الأساء والأفعال، د. فخر الدين قباوة، مكتبة المعارف/ بيروت، الطبعة الثانية المجددة: ١٤٠٨ هـ- ١٩٨٨م.

٣٠. رصف المباني في شرح حروف المعاني، أحمد بن عبد النور المالقي، تحقيق أحمد محمّد الخراط، مطبوعات مجمع اللغة العربية بدمشق.

٤. شرح الرضى على الكافية، تحقيق يونس حسن عمر، منشورات جامعة قاريونس/ بنغازى، الطبعة الثانية: ١٩٩٦ م.

٥. شرح نهج البلاغة، لابن أبي الحديد المعتزلي، تحقيق محمد إبراهيم، دار الكتاب العربي/ بغداد، الطبعة الأولى: ١٤٢٨هـ/ ٢٠٠٧م.

7. صفوة شروح نهج البلاعة، أركان التميمي، مؤسسة العارف للمطبوعات/ بيروت، الطبعة الثانية ١٤٢٥هـ/ ٢٠٠٤م.

٧. فضائل أهل البيت ( الله عن كتب أهل السنة، السيد أيوب السيد أحمد آل جواد الموسوى، مؤسسة السيدة معصومة/قم، الأولى: ١٤٣٣هـ، ۲۰۱۲ م.

٨. مختار الصحاح، للشيخ محمد بن أبي بكر بن عبد القادر الرازي، دار الحديث/ القاهرة:

٩. معانى الأبنية في العربية، د. فاضل صالح السامرائي، دار عهار/ الأردن، الطبعة الثانية: ۸۲۶۱هـ- ۲۰۰۷م.

١٠. مغنى اللبيب عن كتب الأعاريب، لابن هشام الأنصاري، تحقيق عبد اللطيف محمد الخطيب، المجلس الوطنى للثقافة والفنون، الكويت، الطبعة الأولى: ١٤٢١هـ/ ٢٠٠٠م. ١١. منهاج البراعة في شرح نهج البلاعة، للعلامة المحقق ميرزا حبيب الله الخوئي، تحقيق على عاشور، دار إحياء التراث العربي/ بيروت، الطبعة الأولى: ١٤٢٤هـ/ ٢٠٠٣م.

١٢. منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة، للفقيه المحدث المفسر قطب الدين أبي الحسين الراوندي، تحقيق السيد عبد اللطيف الكوهكمري، منشورات مكتبة آية الله المرعشي/ قم: ١٤٠٦هـ. ١٣. نفحات الولاية، شرح عصرى جامع لنهج البلاغة، العلامة الشيخ ناصر مكارم الشيرازي، منشورات مدرسة الإمام على بن أبي طالب ( الله الله الأولى عنه الطبعة الأولى الله الأولى الماء الأولى الماء الما

١٤. نهج البلاغة، وهو مجموع ما اختاره الشريف أبو الحسن محمد الرضى بن الحسن الموسوي من كلام أمير المؤمنين أبي الحسن على بن أبي طالب (الله)، ضبط نصه وابتكر فهارسه العلمية الدكتور صبحى الصالح، دار الكتاب المصري/ القاهرة، ودار الكتاب اللبناني/ بيروت، الطبعة الرابعة: ١٤٢٥هـ- ٢٠٠٤م.



( الله الشريف الرضي محمد بن الحسين الدين السيوطي (١١١هـ)، تحقيق د. عبد العال بن موسى (٢٠٦هـ)، تحقيق السيد هاشم الميلاني، سالم مكرم، مؤسسة الرسالة/ بيروت، ١٤١٣هـ/ الناشر: العتبة العلوية المقدسة، ١٤٣٣هـ/ ١٩٩٢م. ۲،۱۲م.

٥٠٠. نهج البلاغة، المختار من كلام أمير المؤمنين ١٦٠. همع الهوامع في شرح جمع الجوامع، جلال







قال الإمام علي عليه السلام:

# أَشْرَفُ الْغنَى قَرْكُ الْمُنَى.

(المصدر: نهج البلاغة)







# إيحاء الصورة البيانيّة في خُطَب نهج البلاغة

The suggestion of Rehtoric Imam in Nahjul-Balagah Speeches

أ. م. د. عهار نعمة نغيمشالباحث: أثير كريم سلهو الحسناوي

Assist. Prof. Dr. Ammar Nima Nghemish

Researcher: Atheer Karim Selho Al-Hasnawi

## ملخص البحث

يدرس هذا البحث الإيحاء الملتقط من الصور البيانية المتمثلة بالصورة التشبيهية، والاستعارية، والكنائية، والمجاز بنوعيه المرسل والعقلي في خطب نهج البلاغة، وغالبا ما تكون الصورة البيانية راسمة لوحة فنية سواء أكانت مادية محسوسة مأخوذة من البيئة أم معنوية تجريدية متخيلة، وقد أثرتها البحوث العربية البلاغية درساً وتفصيلاً وبياناً، وتُعد من أهم شعب الإيحاء وظلال المعاني، والأكثر تأثيرا في النفوس، وفي خطب الإمام غالباً ما تكون الصورة البيانية مأخوذة من العالم الخارجي المادي المحسوس، أما لتقريب الصورة إلى الاذهان أو للتأثير في المخاطب المتخيل لها، أو لبيان التفوق اللغوي، والقراءة الواعية الشمولية للأشياء الخارجية وما تتصف به.



### **Abstract**

This research deals with the suggestion captured from rehtoric images represented by metaphor in Nahjul-Balagah speeches, and it often a work of art whether it is material or moral metaphorical images. Mostly in Imam Ali's (ph) speeches the rhetoric images in taken from the external, material world, either to approximate the image to main or to influence the listener. Or to indicate linguistic superiority and enlightening reading external things.

تعنى بعلوم كتاب نهج البلاغة وبسيرة الإمام علي ﷺ السلام وفكره رو

## المقدمة

تُعـد الصـورة البيانيـة أسـاس البلاغة العربية ومركزها، وقد كثرت الدراسات والبحوث حولها في تراثنا العربي قديم في دراساتهم لصور شعراء الجاهلية، وخطبائها، وفي صور القرآن الكريم، والحديث النبوي، وكلام الصحابة، وفي خطب نهج البلاغة كان لها الحضور الأبرز، والأثر الأكبر، والظلال نظرة شمولية وقدرة لغوية فنية، لذا عنونت البحث بـ (إيحاء الصورة البيانيّة في خطب نهج البلاغة)، وقد ابتدأت هذا البحث بتمهيد بيّنت فيه مفهوم الصورة البيانية، والطاقة الإيحائية التي تكتنزها، ثم قسمت البحث على أربعة مباحث تناولت في المبحث الأول: الإيحاء في الصورة التشبيهية، وتناولت في المبحث الثاني: الاكتناز الإيحائي في الصورة

الاستعارية، وجاء المحث الثالث عارضاً للإيحاء في الصورة الكنائية وبيّنت في المبحث الرابع الإيحاء في المجاز المرسل والمجاز العقلي.

ثم انتهى البحث إلى خاتمة بأهم ما توصل إليه البحث من نتائج، تعقبها قائمة مصادر البحث ومراجعه.

وختاما أسال الله أن أكون قد أصبت في بيان الدلالات الإيجائية التي كانت تشع بها الصور البيانية في خطب نهج البلاغة، ولله الحمد في الأولى والآخرة.

تُعدّ الصورة البيانيّة من أبرز مظاهر الإياء في البلاغة العربيّة؛ لاشتالها على قيم تعبيريّة كثيرة، وطاقات إبداعية مؤثّرة في تشكيل البعد الجاليّ للمعنى الذي يُراد إيصاله إلى المتلقّبي، وهي جزء من الصورة الأدبية التي عُرِّفت بأنها ((تلك الظلال والألوان الّتي تخلعها

وهي الطريق اللذي يسلكه الشاعر تفوّقاً فنيّاً (٢). والأديب لعرض أفكاره وأغراضه عرضاً أدبيّاً مؤتّراً، فيه طرافة ومتعة وإثارة))(١)، وهنا تنحصر أهميّتها(٢).

> وتتّخذ هذه الصورة من اللفظ وسيلة ((للتخيّل والتجسيم والتشخيص والتلوين والإيحاء والحركة والأضواء والظلال، والإيقاع الرتيب الراقص))(")، عُرّفت بأنّها ((الصورة الّتي اعتمدت في بنائها على التشبيه أو الاستعارة أو الكناية أو المجاز المرسل أو المجاز العقليّ))(٤).

> خيال المبدع بم يحمله من انفعالات وأحاسيس مؤثّرة في المتلقّي ومحدثة في نفسه لذَّة عند استثارته لخياله ليدرك دلالات تلك الصور والأحاسيس الكامنة وراءها (٥)، ويُعلد من أشهر أنواع الصور وأقدمها فضلاً عن

الصياغة على الأفكار والمشاعر، اتسامه بالإيحاء الذي يُضفى عليها

ولايقتصم التعبير بالصورة على الشعر، فقد آثرها التعبير القرآني والحديث النبويّ كثيراً، فضلاً عن اعتاد المثل عليها، وفضّلتها الحكمة أيضــاً(٧)، وللســياق وقرائنــه أهميّــة ۗ كبيرة في بيان الدلالة المجازية لهذه الصور إذ ((لا تتحقّق بمعزل عن القرائن اللّفظية أو الحاليّة، ومذا فإنّ "أسد" لا تعنى "شجاع" إلّا إذا أدرجت في سياق لفظي، مثل "شاهدت في ساحة الوغي أسداً" أو أُدرج في سياق مقامي كأن أتلفّظ وينبعث هذا النمط البيانيّ من بعبارة "رأيت أسداً" في مكان لم تعهد 🚺 فيه الأسود. إنّ الدّلالة المجازية طارئة على الكلمات ولهذا فلا يمكن الوقوف عليها دون قرينة. وهذا يمكن القول إنّ المجازيتم وصفه

أمّا فيا يتعلّق بخصوصية

دلاليّاً، وتركيبيّاً ومقاميّاً))(^).

الذهنية، ويأتى بعدهما التشبيه))(١١). وبين الإيحاء والصورة البيانية ارتباط وثيق، ويظهر هذا الارتباط عن طريق الأساليب البيانيّة المتمثّلة ر(التشبه، والاستعارة، والكناية، والمجاز))(١٢٠)؛ فلا يكون المعنى واضحاً لنا بشكل جيّد، بل علينا أن ننتزعه من الأساليب البيانية، وهنا يكمن جمال البلاغة وبراعة المتلقى في الوصول إلى المعنى المراد(١٣).

# المبحث الأوّل:

## الإيحاء في الصورة التشبيهيّة

يُمثّل التشبيه أحد الصور البيانيّة الغنيّة بالدلالات الإيجائيّة وظلال المعاني، وهو يضفي ما يتصف به المشبّه به من معانِ على المشبّه، وهو صفة الشيء بها شاكله من جهة واحدة، أو أكثر وليس من جميع جهاته(١١٤)، عرّفه الرُّماني بأنّه ((العقد على أنّ أحد الشيئين يسدّ مسدّ الآخر في حسّ أو عقل))(١٥٥)، فهو علاقة

الصورة المجازية فهي تتجلي «في أنّها لا تقود المتلقّى إلى الغرض مباشرةً، مثلها تنقله العبارات الحرفيّة، وإنّها تنحرف به عن الغرض، وتحاوره وتداوره بنوع من التمويه، فتبرز له لجانباً من المعنى، وتُخفى عنه جانباً آخر، حتّى تُشير شوقه وفضوله، الفيقبـل المتلقّـي عـلى تأمّـل الصـورة المجازيّة واستنباطها، وعندئـذِ ينكشف له الجانب الخفيّ من المعنى، ويظهر الغرض كاملاً "(٩)، وتتفاوت قوّة توظيف هذه الصور البيانيّة في أنواع الخطاب(١٠٠)، وقد ذكر الدكتور صلاح فضل أنّ بعض البلاغيين الجدد يقولون: ((إنَّ بوسعنا أن نرسم خطًّا بيانيًّا متراتباً يوضّح درجات الصورة الّتي تؤدّيها الأشكال المجازية المختلفة، بطريقة تجعل الاستعارة في ذروة السلم، لما تتميّز به من قدرة إيحائيّة شعريّة، يتلوها الرمز لاعتهاده على الصورة

في صفة أو حالة أو مجموعة من الصفات والأحوال، وهذه العلاقة قد تستند إلى مشاجة حسية أو مشاجة في الحكم (١٦٦)، ويُمثّل الغائب الخفيّ الذي لا يعتاد بالظاهر المحسوس المعتاد(١٧٧)، ممّا يجعله وسيلة لغويّة تصويريّة مهمّة للإيجاء، وإعمال الفكر والإمساك بالدلالات والمعاني الخفية العميقة.

وكلُّما كان المشبَّه بعبداً عن الصورة كلَّم كان أجمل للنفس، فالإيحاء في التشبيه سلطة تأثيريّة؛ إذ يقوم بفتح الألفاظ، ويوسّع آفاق النصّ بها يتناسب والسياق العام لها، فالتشبيه في حقيقته التأثيريّة ما هـو إلاّ ((لمح النفسيّ، وبه يُوضّح الفنان شعوره نحو شيء ما توضيحاً وجدانيّاً، حتّى يحسّ السامع بها أحسّ به المتكلّم، جدّة وطرافة معاً))(٢٠). فهو ليس دلالة مجرّدة؛ ولكنّه دلالة

مقارنة تجمع بين طرفين لاشتراكهما فنيّة))(١١٨)، وقد أشار الرُّماني إلى أهميّة هذا الأسلوب البياني بقوله: ((وهـذا الباب يتفاضل فيه الشعراء وتظهر فيه بلاغة البلغاء، وذلك أنَّه يكسب الكلام بياناً عجيباً))(١٩).

ويضاف إلى إيجائيّـة التشـبيه أنَّ له خاصيّة إيحائيّة قائمة على إيجازه واختصاره للمعاني، وقدرته على التأثير في المتلقّبي، وإعمال فكره، والبحث عن الدلالات، التي يتّصف بها المشبّه به، إذ ((إنّ تشبيه الشيء بغيره يهدف إلى تقرير المشبه في النفس بصورة المشبه به أو بمعناه، وخاصّة إذا كان التشبيه رائعاً جيداً يدرك به المتفنن ما بين الأشياء من صلات، يمكن أن يستعين الصلة بين أمرين من حيث وقعهم بها في توضيح شعوره، ومن ثمّ يُشير في النفس مشاعر الاستحسان والارتياح؛ لما في تعبيره وتصويره من

ومميّا جاء منه في خطبة أمير

بل هو ثابت على القانون العدل وموافقة الأمر الإلهيّ))(٢٢).

وجاء أيضاً قوله ( الله عنه سياق خطبة يبين مكانته من أصحابه في بعض مواضع الملاحم: «إنَّا مَثَلِي بَيْنَكُمْ كَمَثَلِ السِّرَاجِ فِي الظَّلْمَةِ يَسْتَضِيءُ بِهِ مَنْ وَلَجَهَا »(٢٣).

صوّر الإمام ( الله الفسه للناس بصورة السراج في الظلام يستضيء به كلّ من ولجها، واختيار هذه الصورة لها دلالات عميقة موحية لمعنى غير معناها الحرفي، فهو يوحى بالهداية، والإرشاد، و القيادة، والإيضاح ووسيلة الإنقاذ، وهذا ما يتناسب والسياق اللذي ورد فيه؛ إذ أراد منهم ( ( الله ان مهدوا بنور علومه ، وحكمة إدارته، ودقة فهمه، ونفاذ بصيرته، ليخرجوا من ظلمات الجهل والفتن والضياع، إلى نور الهداية وسبل النجاة؛ وذلك بتعليمهم أحكام الدين القويم، وتحذيرهم من ملذّات

المؤمنين (المليخ) بعد واقعة النهر وان مستذكراً فضيلته، قال: «فَطِرْتُ بعِنَانِهَا، وَاسْتَبْدَدْتُ برهَانِهَا، كَالْجَبَل لَا تُحَرِّكُهُ القَوَاصِفُ، وَلَا تُزيلُهُ العَوَاصِفُ» (٢١).

جاء هذا التشبيه في سياق بيان أفضليته، ومكانته، وبيان صفاته الك الحار، فقد شته نفسه بالحار، وهى صورة تشبيهية دقيقة فسيحة الدلالات وشديدة الإيجاء لما يحمله المشبه به من مغزى ودلالات عميقة، فصورة الجبل لا تقتصر دلالتها على مجرّد الصورة الرمزيّة المرتفعة الكبيرة؛ وإنَّا توحى بمعانٍ أخرى 🦚 واسعة، فهو يوحي بالعلو، والرفعة، والقوة، والهيبة، وبالثبات، والصمد، الّـذي لا تُزيله ولا تُحرّكه قواصف الرياح وعواصفها، وكذا الإمام (الا تحرّك عن سواء السبيل) ((لا تحرّك عن سواء السبيل مراعاة هوى لأحد أو اتباع طبع يخالف ما تقتضيه سنّة الله وشرعه

الدنيا وغرورها، وعناب الآخرة؛ اللذي يعطى أحكاماً بأمور لاعلم له بها ولا دراية؛ إذ لا يعرف أمصيباً كان في حكمه أم مخطئاً بصورة نسج العنكبوت؛ لأنَّه يوحى بالوهن، والهزل، واللّيونة، والهشاشة، والضعف وهو تناص مع النص القرآني: ﴿إِنَّ أَوْهَنَ الْبُيُوتِ لَبَيْتُ الْعَنكَبُوتِ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ [سورة العنكبوت: ٤١]، إشارة إلى ضعفه وهوانه، وركاكة أحكامه التي يطلقها، قال البحرانيّ: «نسج العنكبوت مَثَلُ للأمور الواهية، ووجه هذا التمثيل أنَّ الشبهات الَّتي تقع على ذهن مثل هذا الموصوف

ليظفروا بالسعادة الأبديّة، مثلها يهدي السراج السالكون في الظلام، وهذا التشبيه يمتّل حالهم، إذ لولا نوره ( الله الكانوا في ضلال وظلام مغمورون (٢٤)، هذه الصورة الجماليّة التأثيريّة لهذا التشبيه لا تقتصر على مجرّد نقل تفصيلات الواقع، بل تسعى إلى استكناه أسراره الخفية، إذ يقول الدكتور صلاح فضل: ((ومن عوامل أهمّيّة الصورة أيضاً أنّها في حالاتها القويّة لا تتكئ على التوازي البديهي، بل تكشف التماثلات الخفيّة بين العناصر المتباعدة في الظاهر))

ومن الصور التشبيهيّة الأخرى ما ورد في خطبة وصف اللجاهل الذي يدعى الفقه بين الأمّة، إذ قال (إلي الأمّة): «فَهُوَ مِنْ لَبْسِ الشَّبُهَاتِ فِي مِثْلِ نَسْج العَنْكُمُ وت »(٢٦).

صوّر الإمام (١١١) حالة الجاهل

إذا قصــد حــل قضيــة مبهمــة تكثـر ، 🎧 فيلبس على ذهنه وجه الحقّ منها، فلا يهتدي له لضعف ذهنه "(۲۷)، وشبه ذهنه بحالة الذباب الذي يحشر في نسج العنكبوت فلا يستطيع الخلاص منه لضعفه (۲۸)، وهي صورة تحاكى حال الجاهل عند إجابته عن

ابحاء الصورة البيانيّة في خُطّب نهج البلاغة.....

قال (هلين): «فَإِنَّ الأَمْسَرَ يَنْسِرْلُ مِسْنَ السَّاء إِلَى الأَرْض كَقَطَرَاتِ المَطَرِ إِلَى كُلِّ نَفْسِ بِهَا قُسِمَ لَهَا مِنْ زِيَادَةٍ أَوْ نُقْصَان »(۳۰).

تحدّث الإمام ( الله عن الأرزاق الَّتِي يمنِّ بها الله على عباده من صحّة ومال وجاه، وكلّ ما هو صادر من القسمة الإلهيّة والقضاء الربّانيّ (٣١)، وشبّهها بقطرات المطر، وهذه الصورة التشبيهية صورة غنية الإيجاء؛ لما ينهاز المشبّه به بخصوصية دلاليّة مشعّة، تُشير معانِ خبيئة يستشعرها المخاطب حال ساعه لفظها أو تخييل صورتها، فقطرات المطر توحى بالأمل، والتفاؤل، والخير، والنعمة، والحياة، والانقاذ، وتوحيى بالرحمة الإلهيّة، والبشري بنعم وفيرة، بسبب آثارها التي تلقيها على الطبيعة؛ إذ إنّا تدتّ الحياة في الأرض بعد ذبولها، ووجه الشبه بينها هي اختلاف أرزاقه

حقوقهم، بسبب جهله وسفاهة عقله، وأفصحت هذه الصورة التشبيهيّة المتخيّلة عن الفكرة وفتحت النص أمام المستمع ليلتقط الدلالات المتعدّدة؛ لأنَّ «التشبيه من العناصر التواصل الفنّيّ بين النصّ والمتلقَّى؛ لأنَّه يوفّر مساحة تخيليّـة، وهو اللذي يحوّل مكنونات النصّ من كليات صامتة وتراكيب لغويّة جافّة إلى كلمات وتراكيب تفيض حياةً... [وهو] يشارك في الإفصاح عن الفكرة والتعبير عن العاطفة الم الله عنصر الخيال»(٢٩)، ونوع الميال»(٢٩) التشبيه مجمل؛ لحذف وجه الشبه

مسائل كبيرة، فيكون سبباً في ضلال

نفسه، وضلال الناس معه وضياع

أمّا في سياق تهذيب الفقراء بالزهد وتأديب الأغنياء بالشفقة فقد اختار الإمام (ﷺ) في هـذه الخطبـة صـورةً تشبيهيّة، لها تأثيرٌ جماليٌّ ونفسيٌّ بيّنٌ،

المتمثّل بالضعف والهوان.

-عزّ وجلّ - على عباده بالزيادة المجاز، ومظهراً من مظاهر العدول المجازيّة (٣٥)، وذلك باستعمال «اللفظ في غير ما وضع له لعلاقة المشابهة بين المعنى المنقول عنه والمعنى المستعمل الأصلى»(٣٦)؛ لما فيها من ابتكار يجعل بين المشبّه والمشبّه به قوّة امتزاج إلى حدّ أنّهم يصران معنى واحداً للفظ واحد يُستعمل فيه، فقد عرّفها الرُّماني بأنَّها «تعليق العبارة على غير ما وضعت له في أصل اللَّغة على

ويؤدي السياق دوراً بارزاً في تبيين فاعليّــة الاسـتعارة والكشـف عنهــا إذ 🎊 تؤكّد النظريّة السياقيّة للاستعارة «على أنَّ الاستعارة عمليّة خلق جديدة في اللُّغة، فيم تقيمه من علاقات جديدة بين الكلات وما تحدث إذابة لعناصر الواقع لإعادة تركيبها من جديد... وتركّز النظريّة السياقيّة

والنقصان بين نفس وأخرى، والمطر عن المعاني الحرفيّة إلى المعاني تختلف كميّاته باختلاف بقع الأرض، وهو تشبيه المعقول بالمحسوس (٣٢)، وصورة قطرات المطر مؤثّرة نفسيّاً واجتهاعيّاً، فهي لا تتوقّف على فيه مع قرينة صارفة عن إرادة المعنى شكلها البنيويّ التركيبيّ، إذ إنَّ «التأثير المستقلّ لكلّ شكل بلاغيّ لا يتوقّف فحسب على الآليات البنيويّة للتركيب اللّغويّ للخطاب فحسب، بل يشمل أيضاً البيانات النفسية والثقافية والاجتماعية »(٣٣)، هذه الصورة الموحية لا تُدرك بغير جهة النقل للإبانة »(٣٧). التصور، ولا يُلتقط الإيحاء منها بغير معرفة خصوصيّة المشبّه به وما يثيره من عاطفة، ممّا يجعلها لا تقف عند مدلولها الظاهري القريب الذي يشي به التصريح و التقرير (٣٤).

# المبحث الثانى: الاكتناز الإيحائي في الصورة الاستعاريّة.

تُعد الاستعارة صنفاً من أصناف

على عمليّة الفهم الاستعاريّ وذلك

بالمتعة؛ لترابط أفكارها واتساق صورها التي تدمج طرفيها ممّا يخلق نوعاً من التفاعل الحيّ الّذي يُعزّز خاصّية الإيحاء التي تنهاز بها، وهي تبتعد عن التعبير المنطقي المباشر وتلجأ إلى التعبير الإيحائي المتعدد على نحو تأثيريّ انفعاليّ، وهنا يكمن جمال الاستعارة(١٤)، فهي «تتصف بالثراء والخصوبة من بين فنون البيان العربي الأخرى كونها تحظى بخاصية إيائية مدهشة تجعل المتلقى مشدوداً في الوصول إلى ما يجري في السياق الأساسي، لا تنفصل يشيء به سياق جملتها العام من

ومن هنا يمكن القول إنّ بلاغة الاستعارة تتأتّى من جانبين (٢٥): الأوّل: الألفاظ، الّتي تُفضي بالمتلقّى إلى تخيّل صور جديدة تنسيه روعتها، وما يتضمّنه الكلام من تشبيه مستور خفي.

الشانى: الابتكار، المتمثّل بالقدرة

بالرجوع إلى السياق والقرينة» (٣٨)، وتشكّل هذه الحركة اللُّغويّة الدلاليّة «محوراً رئيسياً في الصورة الاستعاريّة بتفاعل السياق وتركيب الجملة؛ ذلك لأنَّ الاستعارة تُلمح في دلالة لفظة ضمن سياق غريب عنها، وفيقع تصادم بين المؤدي القديم لهذه اللّفظة والموقف الجديد الّذي استدعاه»(٣٩)، أي: إنّنا مع الاستعارة «نُعايش تلاقيّاً بين سياقين ودلالتين، فالكلمة المستعارة من محيط بعيد عمّا دلالتها وتتحوّل، بل هي تحمل دلالة مقصودة»(٢٤٠). السياق القديم وتكتسب من القديم وتكتسب من هذا الإطار الدلاليّ الجديد فتغدوا

> ومن ثمّ فالاستعارة تحرّك المشاعر والانفعالات في وجدان السامعين، وتثير خيالاتهم فيخالجهم إحساس

كلمة جديدة إذ لا تبقى على حالتها

السالفة»(٤٠).

وتخيّلاتـه الّتـى تعينـه عـلى تجسـيد أفكاره ومشاعره بعبارات متنوعة تتجاوز المألوف، و تخفى في داخلها بعداً معنويّاً إيحائيّاً غير مباشر (١٤١)، لأسباب منها، إمّا لردم فجوة

دلاليّة في الشفرة المعجميّة، أو لتنميق لشاعرنا نحو الخنزير. الخطاب وجعله أكثر إشراقاً، وقد

يكون بسبب رغبة عند المنشئ في إدخال المسرّة أو الفتنة في قلوب

السامعين بو صفها وسيلة من وسائل

الإقناع وجعل المُتوقّع حدوثه أكثر حاذبه المادة المادية ا

وللاستعارة نوعان(٢٦):

• دلاليّة، وتتمّ بنقل معنى الكلمة الأصل إلى معنى جديد على أساس المشابهة بين دال الكلمة ومدلولها العادي، أو المدلول الاستعاريّ.

• العاطفيّة أو الانفعاليّة، ويكون النقل فيها مرتكزاً على المشاعر التي يثيرها الموقفين العاديّ والجديد، وفي

التعبيريّة للمنشئ المتأتّية من تأمّلاته أحيان أخرى تكون الكلمة الواحدة حاملة لاستعارة دلاليّة مرّة، وأخرى عاطفية، نحو: تسميتنا لشخص باسم (الخنزير)، فقد يكون قاصداً إمّا ملامح وجهه كملامح الخنزير، أو أن تكون مشاعرنا نحوه مماثلة

ولاستعارات الإمام فضاء من الدلالات الواسعة الموحية التي لها مكانة عظيمة ودلالة رهيبة؛ لما يحمله من مخزون ثقافي وقدرة فنيّة أدبيّة على دمج الواقع الحسيّ بالمعنويّ والعكس، مكوّناً صوراً مليئة بالإيحاء والظلال، منها ما جاء في قوله (الله) في سياق رفضه الخلافة بعد أن جاء 🥵

المسلمون يطلبونه للحكم بعد مقتل عشان: «دَعُونِ وَالتَّمِسُوا غَيْرِي؛ فَإِنَّا مُسْتَقْبِلُونَ أَمْراً لَهُ وُجُوهٌ وَأَلْوَانٌ ؛ لَا تَقُومُ لَـهُ القُلُـوبُ، وَلَا تَثْبُتُ عَلَيهِ العُقُولُ، وَإِنَّ الآفَاقَ قَدْ أَغَامَتْ، والمَحَجَّةَ قَدْ تَنكَّرَثُ »(٤٧).

إيحاء الصورة البيانيّة في خُطُب نهج البلاغة.....

صوّر الإمام الحال التي هم فيها بعد مقتل عثان ومجيء المسلمين طالبين بيعته بصورة الغيم؛ لأنها توحى بالغشاوة والظلام، والتهيؤ، والاحتواء والإحاطة، وهي صورة تحاكى حال آفاق البلاد، وأقطار القلوب المصرّة على الفساد؛ لما الخشاها من ظلم وظلمات وجهل، ووجه الاستعارة بينهم اهو توقّع نزول الشرّ بسبب هذه الظلاات، كما يتوقّع نزول المطر والبروق بعد مجىء الغيوم (١٤٨).

وفي خطبته عن الدهر استعار له صورة السبع الصائل العقور، الله عَال: «وَعَظُمَ تِ الطَّاغِيَـةُ وَقَلَّـتِ الطَّاغِيَـةُ وَقَلَّـتِ الدَّاعِيَةُ وَصَالَ الدَّهْرُ صِيَالَ السَّبُع الْعَقُورِ، وَهَـدَرَ فَنِيـقُ البَاطِـل بعـدُ كظوم»(٤٩)؟ لما توحى به صورة السبع من القوّة، والقسوة، والفتك، والتوحّـش، فلوحـظ مشـابهة الدهـر به، ووجه الاستعارة بينها «كون

الدهر مبدأ قويّاً لتلك الشرور الواقعة فأشبه السبع الضاري العقور في شـدّة صيالـه»(٥٠).

وانتقى الإمام هذه الصورة؛ لأنّها شديدة التأثير في مخيّلة العربيّ وثقافته حال ساعه بها وتصوره للمشهد الحسيّ أمام عينيه، لما تُثير في نفوسهم خوفاً ورهبةً يُحرّكان فيهم الوجدان فيرجعوا إلى طريق الهداية والصلاح، يقول الدكتور صلاح الدين عبد التواب: «إننا نرى في الاستعارة خطوة أبعد في التخيّل الذي يعبر عن تأثرنا بمظاهر الحياة والأحياء تعبيراً حافلاً بمختلف المشاعر والأحاسيس، وما ذاك إلاّ لأنّها من النوع الموحى الذي يجعل القارئ والسامع يحس بالمعنى أكمل إحساس وأوفاه (۱۵).

## المحث الثالث:

الإيحاء في الصورة الكنائية.

تُعدّ الكناية مظهراً من مظاهر

إلى التعمية والغموض، وهي أسلوب بلاغيّ لا يرتقي إليه إلّا من لطف طبعه وصفت قریحته، وهی دقیقة التعبير والتصوير، إذ تأتى بالفكرة مصحوبة بدليلها، والقضية في طيها وبرهانها(٢٥)، وعُرِّفت بأنَّها «لفظ أريد به لازم معناه مع جواز إرادته معه»(٥٣)، ففيها يُريد «المتكلّم إثبات معنى من المعاني، فلا يذكره باللَّفظ الموضوع لـه في اللُّغـة ولكـن يجـيء لمعنى هو تاليه وردفه في الوجود فيومع به إليه «٤٥)، أي: أنَّ المتكلُّم حدود ذاتها «١٥٥). «يُكنّي بالشيء ويُعرّض به ولا يُصرّ ح)(٥٥).

> وللصورة الكنائيّة أثر هام في نقل وأنسب للمقام، فهي ترسم المعاني بصورة كأنها حيّة تراها العين فلا تشكُّ النفوس في وقوعها سواءً أ مدحاً كانت أم قدحاً، وتعمل على

العدول عن التصريح بالمعنى الحقيقيّ تحريك الفكر فتكون باعثة على التأمّل في المعنى المباشر لظاهر الكلام ومن ثم استيعاب المعاني الكنائية عبر العلاقات التي تكون بينها (٢٥١)، وهي بهذا تكون مختصة بالدقة والغموض؛ لاشتغالها على ثنائيّة (الخفاء والظهور) المتجلّيّة بالاعتباد على الرمز والتلميح والابتعاد عن التصريح. ويراد بالرمز(٥٧) بأنّه «عبارة أو كلمة تعبر عن شيء أو حدث يعبر عن شيء ما أو يشتمل على مدى من الدلالات تتجاوز

ويتحقّ ارتباطها بالمستوى الرمـزيّ والبحـث في ظـلال المعنــي 🥐 عبر الإيحاء والتصريح غير المباشر المعاني وتصويرها على وجه أبلغ عن التعبير المرتبط بالتكثيف والإيجاز فيحفّز عندئد القراءة النقديّة ممّا يؤدّي إلى تداخل الفكر مع الخيال (٥٩)، ولهذا تُشاطر الصورة الكنائيّة الصور التشبيهيّة والاستعاريّة

١. الكناية عن صفة: هي التي يُطلب ما الصفة نفسها، ويُراد ما المعنويّة، كالشجاعة والكرم، والغني، والجمال لا خصوص النعت النحوي، وفي هذا النوع يذكر الموصوف وتستر

٢. الكناية عن موصوف: وهي الَّتِي يطلب ما الموصوف نفسه، فتذكر الصفة؛ ليتوصّل ما إلى الموصوف وشرطها أن تكون مختصة بالمكنّى عنه لا تتعداه ولذلك يحصل الانتقال.

٣. الكناية عن النسبة: ويراد بها إثبات أمر لأمر أو نفيه عنه، وها يذكر الصفة والموصوف، ولا في الدّلالة الأبعد، أو ببلوغ القيم يُصرّح بالنسبة الموجودة مع أنّها هي المقصودة.

وصور الكناية في خطب الإمام دقيقة التوظيف، وبعيدة الدلالات، وكثيرة التأثير في الناس، ومن هذه الصور ما جاء في خطبته (الله عد

في الأهمّيّة؛ «لأنَّها تُسهم في تشكيل الصورة بذاتها دون الامتزاج مع عناصر أخرى... وهي تعتمد على الإيحاء... وتساعد في تصوير المعنى أحسن تصوير، وتعمل على رسم الصورة الموحية في أسلوب بليغ الصفة مع أنها هي المقصودة. مُوجِز تتآلف ألفاظه مع معانيه»(٦٠٠).

ونخلص من ذلك إلى أنَّ الصورة

الكنائيّة ترتكز على تمثيل عميق

لسياق النص وتتضح فيها العلاقة بين الدّلالة المباشرة، وبين الدّلالة المجاورة لها، وهذه الصورة الكنائيّة غالباً ما تستعين بالعالم الحسي وتتغنى به فيمضى بها الأمر إمّا الله أبعاد حسّية أخرى المالانتهاء إلى أبعاد حسّية المجردة الذهنية والنفسية خلال حركة داخلية (٢١).

أقسام الكناية:

تقسم الكناية بحسب المكنى عنه على ثلاثة أقسام (٦٢):

.....أ. م. د. عمار نعمة نغيمش/ أثير كريم سلهو الحسناويّ

أمّا (أعلاهم فوتاً) فإنّها توحي

بالشجاعة، والبسالة، وقوة القلب، وهي صفات تزيده تواضعاً وتذلّلاً لله عز وجل، فهذه الصورة التي رسمها الإمام لنفسه ليس القصد منها تقديم صورة الواقع المرئي، وإنَّما توحي بظلال، ولكي نستشعره لابد من «أن نَعد أنفسنا لارتباطات وتركيبات خاصة ليس القصد منها أن تقدّم لوحات منتزعة من الواقع المرئيّ المألوف نسمعها ونعيها، بل القصد منها أن توحى بالتجربة في أعماقها وأبعادها، ومن أجل ذلك تتخطى الدّلالة الأولى إلى قـراءة خلفياتها، وما فوقها وما تحتها وما وراءها، وما تملده وما تنشره من

ومن الصور الكنائيّة الأخرى ما جاء في قوله (الله عد أن أُخذ مروان بن الحكم أسيراً، وسألوه أن يأخذ

أفياء وظلال»(٢٥).

واقعة النهروان في سياق استذكار فمن أضعف فيه (١٤). فضائله: (وَكُنْتُ أَخْفَضَهُمْ صَوْتاً، وَأَعْلَاهُمْ فَوْتاً »(٦٣).

> إذ ينطوى سياق الخطبة على الحديث عن صفاته (الله)، وأعماله الّتي كان يؤدّيها في زمن الرسول (بيني) مثبتاً بذلك فضائله على سائر الصحابة، فكنِّي بخفض الصوت عن هدوء نفسه، وثباته، واتّزانه، ورزانته، وعدم الزهو والافتخار، وهذا ما توحى به، فقد قال البحرانيّ: «كنّى بخفض الصوت عن ربط الجأش في الأمور والثبات فيها والتصميم على فعل ما ينبغي من غير التفات إلى الحوادث والموانع على فعل ما هو خير ومصلحة، فإنَّ كثرة الأصوات وعلوّها في الأفعال الّتي هي مظنّة الخوف دليل الفشل، ولا شكّ أنَّ من كان أشدّ في ذلك كان أعلى صوتاً وأشدّ سبقاً إلى مراتب الكهال ودرجات السعادة

٦٩

الدّلالة المجاورة لها، وهنا تكمن علاقة اللُّغة بالثقافة الَّتي تنطوي على القيم الفكريّة والاجتماعيّة والسلوك الصادر عنها »(٢٨).

# المبحث الرابع: الإيحاء في المجاز.

حظى المجاز بعناية العلاء والباحثين واهتمامهم، فقد أفاضوا القول فيه؛ لكثرة استعمال العرب له في كلامهم، فبه تميّزت اللَّغة عن سائر العلوم؛ لأنَّه أساس البلاغة، وينمّ عن فصاحة القول، ومن أجل هذا عُـدَّ مفخراً في الكلام(٦٩)، وعنصراً من عناصر الجهال ومكمن قوّة في اللُّغة (٧٠)، وهذا الجمال في المجاز «الا ينبع من الكلمة، بل يستحيل أن ينبع من ذات الكلمة، إذ إنَّ الكلمة لا تكون مجازاً إلّا وهي داخلة ضمن الكلام، ودائرة في إطاره، واعتبرت جزءاً من التأليف والنظم»(٧١)، وهو يُفضى بمعنى الكلمة إلى غير معناها

البيعة منه، فقال: ﴿إِنَّهَا كَفٌّ مَهُودِيَّةٌ لَوْ بَايَعَنِي بِكُفِّهِ لَغَدَرَ بِسَبَّتِهِ (٦٦).

وجسّدت الخطبة صورة كنائيّة

بليغة؛ وذلك في معرض حديثه عن مروان بن الحكم في معركة الجمل بالبصرة، فكنَّى عنه بصفة (كفّ اليهوديّ)؛ لما توحى بـ كف اليهود من الخبث، والمكر والغدر، والخديعة، وعدم الالتزام بالعهود والمواثيق، وهو ما يتوافق مع حال هـذا الرجل المتلوّن الكنّاب اللذي وصفه الأمير بأنَّه لو بايعه بيده لغدر بسبته له (٦٧)، ففي هذه الصورة الكنائيّة ارتباط بالثقافة العربيّة الماء الاجتماعيّة الّتي نقلت لنا معنيين الأوّل: سمة من سات اليهوديّ في ذلك الوقت، والآخر: غدر مروان بن الحكم وتلوّنه؛ لأنّ الصورة الكنائية ترتكز «على تمثيل عميق لسياق النص، وتتضح فيها العلاقة بين الدلالة المباشرة وبين

الأُصليّ، وبهذا يُعدّ مظهراً من بعض الأحوال حتى أنّه ليسمح بها البخيل ويشجع بها الجبان ويحكم بها الطائش المتسرّع»(٧٧)، مؤكّداً ذلك السيوطيّ بقوله: «إنّ المجاز لا يفيد العلم بالتهام فيحصل دغدغة نفسانيّة»(٧٨).

فالمجاز من أهم شعب الإيحاء؛ لأنّ المعنى لا يقدّم فيه مباشرة بل من وسائط يزدوج فيها المعنى، فيكون على المتلقّى أن يتجاوز المعنى الحرفيّ إلى ما يوحي به ويومئ إليه (٧٩)، وهو يعتمد على التكثيف الدّلاليّ الذي يُعمّق المعنى، فإذا كان «أسلوب الحقيقة يقف بالمعنى عند حد معلوم فإنَّ المجاز يُضفى على المعنى عمقاً 📢 بواسطة المد التخيلي»(٠٠)، ويُقسّم على قسمين: «لغوي، وعقلي»، ويُعدّ التركيب المنفذ الأساس في الوصول إلى معنيهم وما يُخفيان من إياءات نفسيّة، وينقل ذهن السامع إلى آفاق جديدة، وصور رائعة، ومشاهد مظاهر العدول من الدّلالة الأصليّة إلى الإيحائية سواء أبقصد كان أم بغيره (۲۲)، وقالوا فيه «كلّ كلمة جُزْتَ بها ما وقعت له في وضع الواضع إلى ما لم توضع له، من غير أن تستأنف فيها وضعاً، لملاحظة بين ما تجوّز بها إليه، وبين أصلها الّذي وُضعت له في وضع واضعها»(٣٧)، ممّا يشحن اللُّغة بطاقة جديدة ويُضفى أسماء على أشياء ووقائع ليس لها اسم في اللُّغة العادية... إنَّه يتجاوز باللُّغة محدوديّة اللُّغة (٧٤).

ويلجأ إليه لتوسّع في اللُّغة وتكثير معانى الألفاظ ليقوي عامل الإعجاب والمتعة والتأثير في المُتلقّي (٧٥)، بما فيه من تلوين للأفكار، وتوليد للصور وبعث للإيحاء بما هو ملائم لطبيعة المعاني(٧٦)، قال ابن الأثير في ذلك: «وأعجب ما في العبارة المجازية أنّها تنقل السامع عن خلقه الطبيعي في

متناسقة(٨١).

أيضاً (٨٢):

الأوّل: مجاز استعاري، ويرادبه ما كانت العلاقة بين المعنى الحقيقي والمجازيّ مشابهة.

والثانى: مجاز مرسل، وتكون العلاقة فيه بين المعنيين غير المشاجة.

أوّلاً: إيحاء المجاز المرسل.

هو الكلمة المستعملة قصداً في غير معناها الأصلي لملاحظة علاقة غير المشابهة مع قرينة دالّة على عدم إرادة المعنى الأصليّ، وله علاقات كثيرة منها: «السببيّة، والمسببيّة، والحاليّة والمحلّيّة، واللّزوميّة، والملزوميّة وغيرها»(٨٣)، وهو أيضاً «أسلوب من الكلام قوامه الاستغناء عن اللّفظ الأصلى والتعبير عن المعنى بلفظ يدلّ على معنى آخر في أصل اللُّغة، ولكنها متداعيان مُلتحان»(١٨٤).

ويعدّ ضرباً من ضروب التوسّع في

أساليب اللُّغة، وفناً من فنون الإيجاز ويُقسّم المجاز اللُّغويّ على قسمين في القول والتذوّق الفنّيّ ورسم

المعالم والعلاقات وتحليلها وتوظيفه الدقيق للألفاظ الموحية، وهو عدول لغويّ لا يراد منه المعنى الحرفيّ بل معانِ دقيقة مخفيّة، وهذا ما وجدناه

جليًّا في خطب أمير المؤمنين (الله)

ومن ذلك ما جاء في قوله مخبراً عن

ظهور عبد الملك بن مروان وملكه في الشام ومن ثم العراق: «فَعَطَفَ عَلَيْهَا عَطْفَ الضَّرُوس وَفَرَشَ الأَرْضَ بِالرُّؤوس قَدْ فَغَرَتْ فَاغِرَتُهُ

وَثَقُلَتْ فِي الأَرْضِ وَطْأَتُهُ»(٥٨).

انصب حديث الإمام على ذكر مروان بن عبد الملك الذي سيظهر في الشام ويسفك الدماء، وعبر عن القتلي بلفظة (الرؤوس) مجازاً، والعلاقة بينها جزئيّة؛ لأنَّه عبّر عن الكلّ بجزء منه، والرأس جزء من الجسد، وخصَّ الرؤوس بالوصف؛ لأنَّها موضع النحر، ممّّا يوحى بشدّة

البطش والتنكيل، والإشارة إلى عالمه الدموي، ومعاملة البشر معاملة البهائم، وهذه العلاقة الجزئيّة لها خصوصيّة دلاليّة إذ «ليس كلّ جزء صالحاً للتعبير عن الكل، وإنّم لا بدّ أن يكون له مزيد اختصاص بالمعنى الّذي قصد بالكل».

وفي سياق خطبة يذكر فيها النبي محمد (بين ) وعظة الناس، قال (الله اله ): «أَلاَ إِنَّ لِـكُلِّ دَم ثَائِـراً، وَلَـكُلِّ حَـقً طَالِباً، وَإِنَّ الثَّائِرَ فِي دِمَائِنَا كَالُّحَاكِم فِي حَقِّ نَفْسِهِ، وَهُوَ اللهُ الَّذِي لاَ يُعْجِزُهُ مَنْ طَلَبَ، وَلاَ يَفُوتُهُ مَنْ هَرَبَ» (٨٧). في هذه الخطبة تهديد لبني أميّة بأخذ الله وعقابه، فهو لا يعجزه مطلوب، ولا يفوته هارب(١٨٨)، وأطلق لفظ "الدم" للقتيل بغير حـقّ، وأيضا قوله "في دمائنـا"، أي قتلانا، للتأكيد على حرمة تلك الدماء المسفوكة، وأتبى بالدم مجازاً عن القتل والقتيل، والعلاقة جزئيّة؛

لأن الدم جزء من القتيل، وهو من أشد المحرمات عند الله، والدم يوحى بالشأر، والتهديد، والوعيد، وهو واضح في الثقافة العربيّة، فاللفظة المراد تفسيرها، أو تأويلها، أو فهمها، تفسر في إطار مرجعي معين، وتُـــؤوّل في طـــار ذاتي معــيّن، وتفهـــم ٰ في سياق ذاتيّ معيّن أيضاً، وتداول معنى معيّن عن لفظ معيّن، يرتبط بمرجعته، وأهمّة هذه المرجعية بالنسبة للمخيال الجمعيّ (٨٩)، واختيار لفظ الدم هنا له مرجعيته الثقافيّة، ودلالته الإيحائيّة، وتأثيره على المخاطبين وإثارتهم.

ثانيّاً: إيحاء المجاز العقليّ.

هو إسناد الفعل أو ما في معناه إلى غير ما هو له، لعلاقة بينها مع وجود قرينة مانعة من الإسناد الحقيقي (٩٠)؛ إذ إنّه ينقل المعنى الحقيقي إلى معنًى آخر يجعله أقوى تأثيراً في النفس، فهو كنز بلاغي،

رة الإمام علي <sup>عليه الملام</sup> وفكره

٧٣

والاتساع في طرق البيان(١٩١)، والفرق

«الحَمْدُ لله النَّاشِر في الخَلْق فَضْلُّهُ، وَالْبَاسِطِ فِيهِمْ بِالْجُودِيَدَهُ، نَحْمَدُهُ فِي جَمِيع أُمُورِهِ، وَنَسْتَعِينُهُ عَلَى رِعَايَةِ حُقُوقِهِ» (٩٥).

انتقلت لفظة (يد) في قول الإمام (الباسط فيهم بالجوديده) من دلالتها الحقيقية التي تستعمل للجارحة، إلى دلالة مجازيّة، فاليد لها دلالات واسعة، توحي بالقوة، والسيطرة، والنعمة والعطاء، والهبة؛ لأنَّها مصدر العطاء، والمنح، والقوة، وهي الوسيلة في كلّ عمل، أخيراً كان أم شراً، تُقدّم العون، وتعين على الصعاب، وهي في الوقت ذاته أداة للشرتأتي بالآثام والموبقات ولكن هنا استعملها الإمام للدّلالة على النعمة والخير، استناداً إلى العقل، من دون التطرّق إلى اليد الحقيقية؛ لأنّ الله سبحانه: ﴿لَيْسَ كَمِثْلُهُ شَيْءٌ ﴾ [سورة الشورى: ١١]، ولو كانت اللفظة على حقيقتها لتصورنا

بينـه وبـين المجـاز المرســل هــو أنّ التجوّز في الشاني يكمن في الاسناد اللذي يكون مرده إلى عقل المتكلم لا إلى اللُّغة (٩٢)، والمجاز العقليّ لابدّ له من قرينة داللة على التجوّز، <sup>ا</sup>كما المجاز اللَّغويّ، وقد تكون القرينة فيه لفظيّة؛ وذلك إذا كان في سياق التركيب ما يقود دلالته إلى المعنى المجازيّ (٩٣)، ويكون الإسناد المجازيّ إلى سبب الفعل، أو زمانه، أو مكانه، أو مصدره، أو يكون إسناد المبنى للفاعل إلى المفعول، والكلام الفاد به خلاف ما عند المتكلِّم من الله المتكلِّم من الحكم فيه لضرب من التأويل (٩٤). وهو أيضاً عدول لغويّ في الإسناد (التركيب) لا علاقة له بالمعنى الحرفيّ وظّفه الإمام توظيفاً دقيقاً موحياً بأعمق الدلالات، إذ قال في سياق

خطبة في ذكر محمد وأهل بيته ( ١١١١):

صوت للغراب؛ اختاره الإمام ( للله العرب العرب العرب العرب من تشاؤم، إذ إنه نذير شؤم، وشرّ وبلاء، فاختاره أمير المؤمنين (الله) محاولة منه لتنبيه وتحذير مبطّن من شرور هـذا الشـخص، إنّ طرائـق تعبير الأديب عن الأفكار، تحمل علامات لغويّة داخل الخطاب، وتحيل هذه العلامات إلى ثقافات ومعارف شتّى، ينبغى للمتلقى أو

الخاتمة

المؤول الوعبي بها؛ لأنّ عدم الوعبي

بها يُحيلها إلى ركام لغويّ صامت (٩٩).

١. تبيّن أنّ الصورة البيانية هي صورة غنية بالإيجاء والظلال الدلالية، وفيها فضاء رحب للتأويل، وامساك الخفى من الدلالات الهامشية، وكانت في خطب نهج البلاغة قوية الحضور، وشديدة التأثير، ودقيقة التوظيف، لتؤدى

أَنَّ لله "جل شأنه" يداً، ولكن العقل متوقّدة، عميقة ومشعّة، فالنعيق السليم يرفض هذا التجسيم، والعلاقة هنا سببيّة؛ لأنَّ اليد هي سبب الخبر، والنعمة، والعطاء، قـال البحـرانيّ «ويـده نعمتـه مجـازاً لتقدّسه تعالى عن الجارحة، وهو من باب اطلاق اسم السبب على المستّب»(۹۲).

> وفي سياق إخبار الإمام عن عبد الملك بن مروان وظهوره بالشام وملكه بعد ذلك العراق، قال: «كَأَنِّي بِهِ قَدْ نَعَقَ بِالشَّام وَفَحَصَ بِرَايَاتِهِ فِي ضَوَاحِي كُوفَانَ»(٩٧).

> أسند الإمام لفظة (نعق) المختص بصوت طائر الغراب لعبد الملك بن مروان مجازاً (۹۸)، وقيل هـو صـوت الراعي عند زجره لغنمه، ويبدو أنَّ صوت الغراب أنسب لمعنى السياق المنصب في بوتقة التحذير من أمر قادم تنبّأ به الإمام ( الله عنه و الإسناد فيه عقلي، حامل لدلالات إيجائية

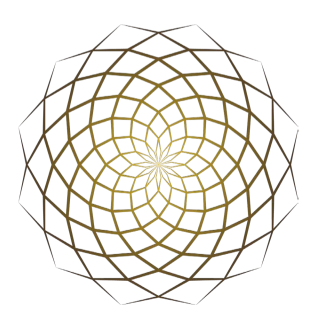
المناتين

أغراضا متعددة لعل أهمها التأثير في لتكون قريبة الفهم، وشديدة التأثير المخاطبين.

في المخاطب المتصوّر لها؛ لأنّها تكون

الحقيقيّ معنى إيحائيّ تأثيريّ، إذ غالباً ما كان اختيار المفردة المجازية فتأتى محمّلة بشحن إيجائية، وظلال

٢. أبرز البحث أنَّ الصورة من بيئته. البيانيّة الممثّلة بالتشبيه، والاستعارة، ٣. كان من وراء الألفاظ المجازيّة والكناية، صورة موحية ومكتنزة -بنوعيه المرسل والعقلي- التي بطاقة تأثيريّة، جماليّة، وتكثيف دلالي استعملها الإمام (الملينة) في غير معناها غنى بالإيحاء، لها تأثير كبير في تصوير المشاهد المتخيّلة، المخيفة أو الجميلة، المفزعة أو المبهجة، وغالباً ما ينتقيها مناسباً للسياق، ولغرض الخطبة، الإمام ( الله من الحياة الطبيعية، ويصوّرها بالصورة المحسوسة؛ من المعاني التأثيريّـة.



#### الهوامش

- (١) الصورة الأدبية في القرآن الكريم، صلاح الدين عبد التوّاب: ٩.
  - (٢) الصورة الفنية، جابر عصفور: ٣٢٣.
- (٣) الصورة الأدبية في شعر ابن الرومي (رسالة دكتوراه)، على على صبح، جامعة الأزهر، مصر، ۱۹۷۳ م: ۲۰۱۰
  - (٤) الصورة الفنية في المفضّليّات: ١/ ٥١.
    - (٥) يُنْظر: المصدر نفسه: ١/ ٦٧.
- (٦) الصورة الفنية في المفضليات: ١/ ٦١، والصورة الفنية في شعر الطائيين بين الانفعال والحس، وحيد صبحى كبابة: ٣١- ٣٢.
- (٧) يُنْظر: الصورة والبناء الشعري، محمد حسن عدالله: ١٦.
- (٨) الصورة الشعرية في الخطاب البلاغييّ والنقديّ، الولى محمد: ١٠٩.
  - (٩) الصورة الفنيّة، جابر عصفور: ٣٢٦.
- (١٠) لسانيات النّص مدخل إلى إنسجام الخطاب، محمّد خطابيّ: ٣٢٧.
- (١١) بلاغة الخطاب وعلم النّص، صلاح فضل: .٤٧
  - (١٢) يُنْظر: الصّورة الأدبيّة في القرآن: ١٩.
- (١٣) يُنْظر: البلاغة والأسلوبيّة، محمد عبد المطلب: ٦٥.
  - (١٤) يُنْظر: العمدة: ١/ ٢٨٦.

- (١٥) النكت في إعجاز القرآن: ٨٠.
- (١٦) يُنْظر: أسر ار البلاغة: ٩١،٩٠.
  - (١٧) يُنْظر: سرّ الفصاحة: ٢٤٦.
- (١٨) من بلاغة القرآن، أحمد أحمد بدوى: ١٤٧.
  - (١٩) النكت في إعجاز القرآن: ٨١.
- (٢٠) الصورة الأدبيّة في القرآن الكريم، صلاح الدين عبد التواب: ٤٤.
  - (٢١) نهج البلاغة (الخطبة: ٣٧): ٨١.
  - (٢٢) شرح نهج البلاغة، البحرانيّ: ٢/ ٢٤٨.
    - (٢٣) نهج البلاغة (الخطبة: ١٨٦): ٤٠٤.
- (٢٤) يُنْظر: شرح نهج البلاغة، البحرانيّ: ٤/ ۱۷.٤
- (٢٥) علم الأسلوب، صلاح فضل: ٣٢٣-
  - (٢٦) نهج البلاغة (الخطبة: ١٧): ٥٠.
  - (۲۷) شرح نهج البلاغة، البحرانيّ: ١/ ١٨٩.
    - (٢٨) يُنْظر: المصدر نفسه.
- (٢٩) الصورة البيانية عند شعراء السجون في العصر العباسي، عباس علي المصريّ، مجلة جامعة
- الخليل للبحوث، المجلّد: ٤، العدد: ١، الجامعة العربيّة الأمريكيّة، جنين - فلسطين، ٢٠٠٩، ص:
  - .179 -171

377.

- (٣٠) نهج البلاغة (الخطبة: ٢٣): ٥٨.
- (٣١) يُنْظر: شرح نهج البلاغة: ٢/ ٢٠٢.
  - (٣٢) يُنْظر: المصدر نفسه: ٢/ ٢٠٢.

إيحاء الصورة البيانيّة في خُطُب نهج البلاغة..

(٣٣) بلاغة الخطاب وعلم النص، صلاح فضل: 107

(٣٤) يُنْظر: بلاغة الصورة الفنيّة في الخطاب

القصصيّ مقاربة تحليليّة في جماليات الأداء والإيحاء

(أطروحة دكتوراه)، نور الدين دحماني، جامعة

وهران، الجزائر، ۲۰۱۱–۲۰۱۲، ص: ۵۱.

(٣٥) يُنْظر: التأويل وفائض المعني: ٨٨، ٨٨.

(٣٦) جواهر البلاغة: ٢٤٨.

(٣٧) النكت ضمن ثلاث رسائل في إعجاز

القرآن: ٨٥.

(٣٨) الصورة الاستعارية وجمالياتها في القرآن الكريم (رسالة ماجستير)، سيدي محمد طرشي،

جامعة أبي بكر بالقايد، تلمسان، الجزائر،

٥٠٠٠ - ٢٠٠٠: ٢٢.

(٣٩) الصورة الاستعارية وجمالياتها في القرآن

الكريم (رسالة ماجستير): ٢٦.

(٤٠) المصدر نفسه.

(٤١) يُنْظر: أساليب البيان في القرآن الكريم:

٤٦٤، وإبداع الدّلالة في الشعر الجاهليّ: ١٥١، الاستعارة في القران الكريم، أحمد الحياني: ٢٤١.

(٤٢) الإيحاء البيانيّ في سورة البقرة: لؤي

الخالدي، مجلة كلية التربية الأساسية للعلوم التربوية والإنسانية، العدد: ٣٧، جامعة بابل،

۲۰۱۸، ص: ۸.

(٤٣) يُنْظر: أساليب البيان في القرآن: ٢٥٨.

(٤٤) يُنْظر: الاستعارة في النقد الأدبي الحديث:

077, 777.

(٤٥) يُنْظر: التأويل وفائض المعنى: ٨٧.

(٤٦) المصدر نفسه: ١٢٨.

(٤٧) نهج البلاغة (الخطبة: ٩٤): ١٥٨.

(٤٨) يُنْظر: شرح نهج البلاغة، البحرانيّ: ٢/

. 49 8

(٤٩) نهج البلاغة (خ: ١٠٨): ١٧٩.

(٥٠) شرح نهج البلاغة، البحرانيّ: ٣/ ٤٢٧.

(١٥) الصورة الأدبية في القرآن الكريم: ٥٩.

(٥٢) يُنْظر: الصورة الأدبيّة في القرآن الكريم:

۸۲.

(٥٣) الإيضاح: ٢٤١.

(٥٤) دلائل الإعجاز: ٧٠، ٢٦٢.

(٥٥) الصناعتين: ٢٩٠.

(٥٦) التصوير المجازي والكنائي، صلاح الدين

محمّد أحمد: ٢٤٠.

(٥٧) يُنْظر: تجليات الدّلالة الإيحائيّة: ٢٩٧،

والبلاغة العربية قراءة أخرى: ١٨٧.

(٥٨) في حداثة النص الشعري، علي جعفر

العلاق: ٥٥.

(٥٩) يُنْظر: الكناية (محاولة لتطوير الإجراء

النقديّ)، أياد عبد الودود عثمان: ١١، وفاعليّة

الكناية في النقد المعاصر (رسالة ماجستير)،

أنهار إبراهيم أحمد، جامعة ديالي، كليّة التربيّة،

۲۰۱۱م: ۵۹.

(٦٠) الصورة الفنية في شعر ابن القيسراني عناصر التشكيل والإبداع: ١٠٤.

(٦١) يُنْظر: جماليات أسلوب الصورة الفنيّة في

الأدب العربي، فايز الداية: ١٣٤.

(٦٢) أساليب البيان في القرآن الكريم: ٦٩٨، والصورة البيانيّة في الموروث البلاغي، حسن طبل: ١٧٠- ١٧٣.

(٦٣) نهج البلاغة (الخطبة: ٣٧): ٨١.

(٦٤) شرح نهج البلاغة: ٢/ ٢٤٨.

(٦٥) تطوّر الصورة الفنيّة في الشعر العربيّ الحديث، نعيم اليافي: ٨٦.

(٦٦) نهج البلاغة (الخطبة: ٧٣): ١١٢.

(٦٧) يُنْظر: شرح نهج البلاغة، البحرانيّ: ٢/ ٣٠٢.

(٦٨) بلاغة الصورة الفنية في الخطاب القصصيّ مقاربة تحليلية في الأداء والإيجاء: ١٧٨.

(٦٩) يُنْظر: العمدة في صناعة الشعر، ابن رشيق: ١/ ٢٦٦.

(۷۰) يُنْظر: تداولية المجاز من خلال سورة الكهف (رسالة ماجستير): يومبعي جميلة، جامعة قاصدي مرباح ورقلة، الجزائر، ۲۰۱۶- ۲۰۱۵م: ۲۶.

(٧١) أثر النحّاة في البحث البلاغيّ، حسين عبد القادر: ٤٠٣.

(٧٢) يُنْظر: أسلوبيّة الانزياح في النصّ القرآني:

أطروحة دكتوراه، أحمد الخرشة، جامعة مؤتة، الأردن، ٢٠٠٨م: ٤٢.

(٧٣) أسرار البلاغة، الجرجانيّ: ٣٥٢.

(٧٤) يُنْظر: صدمة الحداثة، أو دنيس: ٢٩٧.

(٧٥) يُنْظر: الجامع الكبير، ابـن الأثـير: ٢٨، وأسـاليب البيــان في القــرآن الكريــم: ٣٨٤.

(٧٦) يُنْظر: المجاز وأثره في الدرس اللُّغويّ: ٥٢،

والصورة الفنيّـة في المثـل القـرآنيّ: ١٥٣، والمعنـي

وظلال المعنى: ١٩٧.

(۷۷) المثل السائر: ۱/ ۸۹.

(۷۸) المزهر: ۱/ ۳۶۱.

(٧٩) الأسلوبيّة مناهج نظريّة ودراسات تطبيقيّة:

.90

(٨٠) التصوير المجازي والكنائيّ: ٢٤.

(٨١) يُنْظر: الصورة الفنيّة في المثل القرآنيّ: ١٥٥.

(٨٢) يُنْظر: الإيضاح: ٢٠٥، وأساليب البيان في

القرآن الكريم: ٣٨٧.

(٨٣) الاتّقان، السيوطيّ: ٤٩٤، ويُنْظر: المجاز

اللغويّ وأثره في إثراء اللغة العربية (رسالة ماجستير): فريحة محمد جوهر فلمبان، جامعة الملك عبد العزيز، المملكة العربية السعودية،

۱۹۸۱م، ص: ۵۷.

(٨٤) الصورة البيانيّة عند رواد الشعر السوداني (رسالة دكتوراه): ندى طاهر إبراهيم الإمام،

🖍 تعنى بعلوم كتاب نهج البلاغة وبسيرة الإمام علي ﷺ وفكره

٧٩

جامعة أم درمان، السودان، ٢٠١٣ م، ص: ٢٤٦.

(٨٥) نهج البلاغة: (خ: ١٣٧): ٢٢٣.

(۸٦) التصوير المجازي والكنائي: ۲۱۰.

(۸۷) نهج البلاغة: (خ: ۱۰۵): ۱۷٤.

(٨٨) يُنْظر: شرح نهج البلاغة، البحرانيّ: ٣/

. £ 1 V

(٨٩) يُنْظر: لسانيات الخطاب وأنساق الثقافة:

(٩٠) يُنْظر: مفتاح العلوم: ٣٩٣، وأسر ار البلاغة:

٥٨٥، والاتّقان: ٤٩٤.

(٩١) يُنْظر: أساليب البيان في القرآن الكريم:

. 281 . 289.

(٩٢) يُنْظر: الصورة البيانية في الموروث البلاغي:

.111

(٩٣) يُنْظر: المصدر نفسه: ١١٦.

(٩٤) يُنْظر: مفتاح العلوم: ٣٩٣، وأسرار البلاغة:

٣٨٥، والاتقان: ٤٩٤.

(٩٥) نهج البلاغة: (خ: ١٠٨): ١٦٨.

(٩٦) شرح نهج البلاغة، البحرانيّ: ٣/ ٤٠٨.

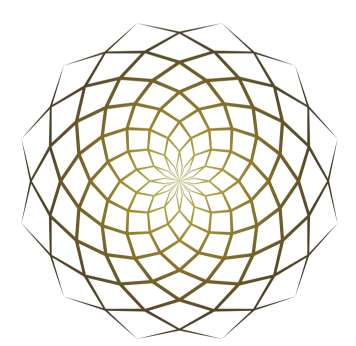
(٩٧) نهج البلاغة (الخطبة: ١٣٧): ٢٢٣.

(٩٨) يُنْظر: شرح نهج البلاغة، البحرانيّ: ٣/

. ٤ ٨ ٦

(٩٩) يُنْظر: لسانيات الخطاب وأنساق الثقافة:

٠٧٢



ینة انسادسة−انعدد ۱۲۰۲۰ ۱۵ هـ / ۲۰۲۱

#### " قائمة المصادر والمراجع

القرآن الكريم

ا. إبداع الدلالة في الشعر الجاهلي مدخل لغوي السلوبية: الدكتورمحمد العبد، الطبعة الأولى، دار العبارف، القاهرة - مصر، ١٩٨٨م.

٢. أساليب البيان في القرآن: السيد جعفر السيد
 باقر الحسيني، الطبعة الأولى، مؤسسة بوستان،
 قم - إيران، ١٤٣٠هـ.

٣. الاستعارة في القرآن الكريم أنهاطها ودلالاتها
 البلاغية: أحمد فتحي رمضان الحيّاني، الطبعة
 الأولى، دار غيداء، عهان- الأردن، ٢٠١٦م.

أسرار البلاغة: أبو بكر عبد القاهر بن عبد الرحمن بن محمد الجرجانيّ (ت: ٤٧١هـ)، قرأه وعلق عليه محمود محمد شاكر، الطبعة الأولى، دار المدنيّ، جدة - السعودية، ١٩٩١م.

٥. الإيضاح في علوم البلاغة المعاني والبيان والبديع: جلال الدين محمد بن عبد الرحمن بن عمر بن أحمد بن محمد المعروف بالخطيب القزوينيّ (ت: ٧٣٩هـ)، وضع حواشيه: إبراهيم شمس الدين الطبعة الأولى، دار الكتب العلمية، بيروت – لبنان، ٢٠٠٢م.

٦. بلاغة الخطاب وعلم النص: الدكتور صلاح فضل، عالم المعرفة، الكويت، ١٩٩٢م، (د. ط).
 ٧. البلاغة والأسلوبية: الدكتور محمد عبد المطلب، الطبعة الأولى، دار نوبار، القاهرة-

مصر، ۱۹۹٤م.

٨. تجليات الدِّلالة الإيحائية في الخطاب القرآني في ضوء اللسانيات المعاصرة سورة التوبة أنموذجاً: فخرية غريب قادر، عالم الكتاب الحديث، عان- الأردن، ٢٠١١م.

٩. التّرميز في الفن القصصي العراقي الحديث:
 صالح هويدي، دار الشؤون الثقافية آفاق عربية،
 بغداد- العراق، ١٩٨٩.

١٠. التصوير الشعري رؤية نقدية لبلاغتنا العربية: الدكتور عدنان حسين جاسم، الدار العربي للنشر مصر، (د. ط) و(د. ت).

11. التصوير المجازي والكنائي تحرير وتحليل: الدكتور صلاح الدين محمد أحمد، الطبعة الأولى مكتبة سعيد رأفت، مصر، ١٩٨٨م.

17. تطور الصورة الفنية في الشعر العربي الحديث: الدكتور نعيم اليافي، تقديم الدكتور محمد جمال طحان، الطبعة الأولى، صفحات، دمشق - سوريا، ٢٠٠٨م.

17. ثلاث رسائل في إعجاز القرآن الكريم للرماني (ت: ٣٨٦هـ) والخطابي وعبد القاهر الجرجاني، تح: محمد خلف الله والدكتور محمد زغلول سلام، الطبعة الثالثة، دار المعارف، مصر، 1119.

١٤. الجامع الكبير في صناعة المنظوم من الكلام والمنثور: أبو الفتح نصر الله بن أبي الكرم محمد

٨١

إيحاء الصورة البيانيّة في خُطُب نهج البلاغة.....

الطبعة الأولى، مطبعة محمود بك، الاستانة، ١٣١٩هـ.

71. الصورة الأدبية في القرآن الكريم: صلاح الدين عبد التواب، الطبعة الأولى، الشركة المصرية العالمية للنشر لونيجان، مصر، ١٩٩٥ م. ٢٢. الصورة البيانية في الموروث البلاغي: الدكتور حسن طبل، الطبعة الأولى، مكتبة الإيان المنصورة - مصر، ٢٠٠٥م.

77. الصورة الشعرية في الخطاب البلاغي والنقدي: الولي محمد، الطبعة الأولى، المركز الثقافي العربي، بيروت- لبنان، ١٩٩٠م. ٢٤. الصورة الفنيّة في التراث النقدي والبلاغي عند العرب: الدكتور جابر عصفور، الطبعة الثالثة المركز الثقافي العربي، بيروت- لبنان، ١٩٩٢م.

۲٠. الصورة الفنيّة في المثل القرآني دراسة نقدية بلاغية: محمد حسين علي الصغير، دار الرشيد للنشر، سلسلة دراسات (۲۸۸)، العراق، ۱۹۸۱ م، (د. ط).

77. الصورة الفنية في المفضّليّات أنهاطها وموضوعاتها ومصادرها وسهاتها الفنية: زيد بن محمد بن غانم الجهني، الطبعة الأولى، فهرس مكتبة الملك فهد الجامعة الإسلامية، المدينة المنورة - المملكة العربية السعودية، ١٤٢٥هـ. ٢٧. الصورة الفنيّة في شعر الطائيين بين الانفعال

بن محمد بن عبد الكريم بن عبد الواحد الشيباني، المعروف بابن الأثير الجزري، الملقب بضياء الدين (ت: ١٣٧هـ)، تح: الدكتور مصطفى جواد والدكتور جميل سعيد، مطبعة المجمع العلمي العراقي، العراق، ١٩٥٦م. ماليات أسلوب الصورة الفنية في الأدب العربي دراسة نقدية: الدكتور فايز الداية، الطبعة الثالثة، دار الفكر، دمشق - سوريا، ٢٠١٢م.

17. جواهر البلاغة في المعاني والبيان والبديع: السيد أحمد الهاشمي، ضبط وتدقيق وتوثيق: يوسف الصميلي، الطبعة الأولى، المكتبة العصرية، بيروت- لبنان، ١٩٩٩م.

۱۷. سر الفصاحة: أبو محمد عبد الله بن محمد بن سعيد بن سنان الخفاجي (ت: ٤٦٦ هـ)، الطبعة الأولى، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان،

11. شرح نهج البلاغة: عبد الحميد بن هبة الله المدائني الشهير بابن أبي الحديد المعتزليّ، تح: محمد أبو الفضل إبراهيم، الطبعة الأولى، دار

الكتاب العربي، بغداد- العراق، ٢٠٠٥ م. ١٩. شرح نهج البلاغة: كمال الدين ميشم بن علي بن ميشم البحراني (ت ٢٧٩هـ)، الطبعة الثانية، دار الحبيب، مطبعة العترة، قم - إيران، ١٤٣٠هـ. ٢٠. الصناعتين الكتابة والشعر: أبو هلال الحسن بن عبد الله بن سهل العسكري (ت: ٣٩٥هـ)،

۸۲

والحس: الدكتور وحيد صبحى كبّابه، منشورات اتحاد الكتّاب العرب، دمشق- سوريا، ١٩٩٩م، (د، ط).

۲۸. الصورة والبناء الشعرى: الدكتور محمد حسن عبد الله، دار المعارف، القاهرة، ١١١٩، (د. ط).

٢٩. الطراز المتضمن لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز: يحيى بن على بن إبراهيم العلوى اليمني (ت: ٧٤٩هـ)، مطبعة المقتطف، مصر، ۱۹۱٤م.

٣٠. علم الأسلوب مبادئه وإجراءاته: الدكتور صلاح فضل، الطبعة الأولى، دار الشروق، عمان-الأردن، ١٩٩٨م.

٣١. العمدة في محاسن الشعر وآدابه ونقده: أبو الحسن بن رشيق القيرواني الأزدى (ت: ٢٥ هـ)، تح: محمد محيى الدين عبد الحميد، الطبعة الخامسة، دار الجبل، بيروت- لبنان، ١٩٨١م. ٣٢. في حداثة النص الشعرى دراسة نقدية: د. على جعفر العلاق، الطبعة الأولى، دار الشؤون الثقافية العامة آفاق عربية، بغداد- العراق، ۱۹۹۰م.

٣٣. الكناية محاولة لتطوير الإجراء النقدى: الدكتور أياد عبد الودود عثمان الحمداني، الطبعة الثانية المطبعة المركزية في جامعة ديالي، العراق، ۱۱۰۲م.

٣٤. لسانيات الخطاب وأنساق الثقافة فلسفة المعنى بين نظام الخطاب وشروط الثقافة: الدكتور عبد الفتاح أحمد يونس، الطبعة الأولى، ناشرون،

بيروت-لبنان، ٢٠١٠م.

٣٥. لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب: الدكتور محمد خطّابي، الطبعة الأولى، المركز الثقافي العربي، بيروت- لبنان، ١٩٩١م.

٣٦. اللغة والمجازبين التوحيد ووحدة الوجود: عبد الوهاب المسيري، الطبعة الأولى، دار الشروق القاهرة- مصر، ٢٠٠٢م.

٣٧. المجاز وأثره في الدرس اللغوى: محمد بدري عبد الجليل، دار النهضة العربية، بيروت- لبنان ۱۹۸٦م.

٣٨. المرشد إلى فهم أشعار العرب وصناعتها: الدكتور عبدالله الطيب، الطبعة الأولى، دار الفكر دمشق- سوريا، ١٩٩٥م.

٣٩. المزهر في علوم اللغة وأنواعها: عبد الرحمن بن أبي بكر جلال الدين السيوطي (ت: ٩١١هـ)، تح: محمد أحمد جاد المولى ومحمد أبو الفضل إبراهيم وعلى محمد البجاوي، المكتبة العصرية، صيدا- لبنان، ١٩٨٦، (د. ط).

٤٠. مفتاح العلوم: أبو يعقوب يوسف ابن أبي بكر محمد بن على السكاكي (ت: ٦٢٦ هـ)، ضبطه وعلق عليه: نعيم زرزور، الطبعة الأولى، دار الكتب العلمية، بيروت- لبنان، ١٩٨٣ م.

إيحاء الصورة البيانيّة في خُطَب نهج البلاغة..

١٤. من بلاغة القرآن: الدكتور أحمد أحمد بدوى، نهضة مصر ، القاهرة - مصر ، ٢٠٠٥م، (د. ط).

٤٢. نظرية التأويل: بول ريكور، ترجمة: سعيد الغانمي، الطبعة الثانية، الدار البيضاء- المغرب

٤٣. نهج البلاغة: خطب ورسائل وحكم أمير المؤمنين على عليه السلام، جمعه: أبو الحسن محمد الرضى بن الحسن الموسوى (ت: ٤٠٦ هـ)، ضبط نصه وابتكر فهارسه العلمية صبحي الصالح، الطبعة الرابعة، دار الكتاب المصرى، القاهرة- مصر، ودار الكتاب اللبناني، بيروت-لبنان ۲۰۰۶ م.

٤٤. نهج البلاغة: محمد بن الحسين بن موسى الشريف الرضي، شرح: محمد عبدة، تح: فاتن محمد خليل اللبون، الطبعة الأولى، مؤسسة التأريخ العربي، بيروت، لبنان، ٢٠٠٧ م.

# الرسائل والأطاريح:

و ٤٥ أسلوبية الانزياح في النص القرآني: أحمد غالب النوري الخرشة، أطروحة دكتوراه، جامعة مؤتـة الأردن، ٢٠٠٨م.

٤٦. بلاغة الصورة الفنية في الخطاب القصصي مقاربة تحليلية في الأداء والإيجاء: نور الدين دحماني، أُطروحة دكتوراه، جامعة وهران، الجزائر، ۲۰۱۲م.

٤٧. تداولية المجاز من خلال سورة الكهف: يومبعى جميلة، رسالة ماجستير، جامعة قاصدي

مرباح ورقلة، الجزائر، ٢٠١٤ م- ٢٠١٥ م.

٤٨. التكثيف الدلالي في شعر عثان لوصيف ديوان "لعينيك هذا الفيض" أنموذجاً: قوش إمان رسالة ماجستير، جامعة عبد الرحمن ميرة، بجاية- الجزائر، ٢٠١٦م.

٤٩. الصورة الأدبية في شعر ابن الرومي: علي على صبح، أطروحة دكتوراه، جامعة الأزهر، مـصر، ۱۹۷۳م.

٥٠. الصورة الاستعارية وجمالياتها في القرآن الكريم: سيدي محمد طرشي، رسالة ماجستير، جامعة أبي بكر بالقايد، تلمسان- الجزائر، ٥٠٠٠٦ - ٢٠٠٠٦م.

٥١. الصورة البيانية في المِدحة النبوية عند حسان بن ثابت الأنصاري: حميد قبايلي، رسالة ماجستير جامعة منتوري- قسنطينة، الجزائر، ٢٠٠٤م.

٥٢. الصورة الشعرية في شعر ابن القيسراني عناصر التشكيل والإبداع: حسام تحسين ياسين سلمان رسالة ماجستير، جامعة النجاح الوطنية، نابلس- فلسطين، ٢٠١١م.

٥٣. الصورة الفنية عند رواد الشعر السوداني: ندى طاهر إبراهيم الإمام، أُطروحة دكتوراه، جامعة أم درمان، السودان، ٢٠١٣م.

٥٤. الصورة الفنية في شعر عثمان لوصيف: لزهر فارس، رسالة ماجستير، جامعة منتوري-قسنطينة، الجزائر، ٢٠٠٥م.

٥٥. فاعلية الكناية في النقد المعاصر: أنهار إبراهيم أحمد، رسالة ماجستير، جامعة ديالي،



العراق ٢٠١١م.

٥٦. المجاز اللغوي وأثره في إثراء اللغة العربية: ٥٨. الإيجاء البياني في سورة البقرة: لؤي سمر جامعة الملك عبد العزيز، المملكة العربية السعودية، ١٩٨١م.

### البحوث المنشورة:

٥٧. الاتصال اللساني بين البلاغة والتداولية: سامية بن يامنة، مجلة دراسات أدبية، جامعة

مستغانم الجزائر، ۲۰۰۸ م.

فريحة محمد جوهر فلمبان، رسالة ماجستير، مهدي الخالدي، مجلة كلية التربية الأساسية للعلوم التربوية والانسانية، العدد: ٣٧، جامعة بابل، شباط ۲۰۱۸ م.

٥٩. الصورة البيانية عند شعراء السجون في العصر العباسي: عباس على المصرى، مجلة جامعة الخليل للبحوث، المجلد: ٤، العدد: ١، الجامعة العربية الأمريكية، جنين - فلسطين، ٢٠٠٩م.



تعنى بعلوم كتاب نهج البلاغة وبسيرة الإمام على عليه السلام وفكره





« قال الإمام علي عليه السلام

فَاعِلُ الْخَيْرِ خَيْرٌ مِنْهُ، وَفَاعِلُ الشَّرِّ شَرُّ مِنْهُ.

(المصدر: نهج البلاغة)



# دلالة أبنية الفعل في الخطبة الشقشقية

The connotation of verb forms in Al Shaqshaqiya Speech.

كرار جواد كاظم المفرجي

Karrar Jawad Kazem Al Mafraji

# ملخص البحث

تمثل دلالة الفعل معيناً ثرًّا ما انفكَّ الدارسون -بمختلف ألوانهم - ينهلون من فيوضاته المتدفِّقة التي ما فَتِئَتْ تتدفِّق لا تهدأ على مرِّ العصور والأزمان، فكان هذا دافعًا لكلِّ دارس للاغتراف منه، والدخول في عالمه التَّسع الآفاق، المترامي الأطراف، وقد خلص البحث إلى استعالات الفعل وصيغه الواردة في هذه الخطبة المباركة واسعة، ما لبلاغة مستعملها من سعة، وتوظيف هذه الاستعالات بمعان متعددة في إيضاح الحقائق والحقوق، وهذا إن دلَّ على شيء فهو دال على إمكانية لغوية وبلاغية وأدبية رصينة لا تليق ولا تتسنى إلا اللنبي وأخيه وذريته ( الله اله ) ».



#### **Abstract**

The conntation of verb represents a considerable scope for researching. The research deals with verb forms and using in this blessed speech, that are very diversified, owing to his rhetoric (Imam Ali).

He used these forms in different meanings in clarifying the facts and the rights, demonstrating linguistic and rhetoric accessibility of Imam Ali (pbuh).

من بعلوم كتاب نهج البلاغة وبسيرة الإمام علي على الملاء وفكره على الملاعة وبسيرة الإمام على على الملاء وفكره

#### المقدمة

الحمد لله وحده، وصلى الله على نبيه وعبده، وعلى آل بيته، أما بعد؛ فتمثل دلالة الفعل معيناً ثرّا ما انفكَّ الدارسون -بمختلف ألوانهم-ينهلون من فيوضاته المتدفّقة التي ما فَتِئَتْ تتدفُّق لا تهدأ على مرّ العصور والأزمان، فكان هذا دافعاً لكلِّ دارس يدعوه إلى الاغتراف منه، والدخول في عالمه اللاهوتي المتَّسع الآفاق، المترامي الأطراف، وقد مَنّ اللهُ تعالى علينا هذا العام حين رزقنا معرفة شيء من الدال والمدلول في مادة (علم الدلالة) فاخترتُ موضوع **﴿ ﴿ ﴿ اللَّهُ الفعل في الخطبة الشقشقية )**؛ لكى أتلمَّس بعضاً من علم الدلالة الندي أخند موقفاً متقدماً في علم اللغة الحديث، وقد اقتضت طبعة الدراسة أن أقسمها على تمهيد وثلاثة مباحث تسبق ذلك كلّه مقدمة وخاتمة، فأمَّا التمهيد فقد اضطلع

بدراسة نبذة عن دلالة الفعل المجرد والمزيد مع إضاءات بشأن نهج البلاغة، وأما المباحث الثلاثة فقد أردنا بوساطتها دراسة دلالات الفعل في نهج البلاغة وفي الخطبة الشقشقية تحديداً؛ فالمبحث الأول ينص على دراسة دلالات بناء الفعل بصيغة (فَعَلَ)، ودلالات هذا البناء: هي دلالة الجمع ودلالة التفريق، ودلالة الأخذ ودلالة الحركة والاضطراب، والمبحث الثاني يتضمن دراسة دلالة بناء (أفعل) وصيغه التي تناولت دلالة الجعل والتي نصت على جعل المفعول به على صفة فعله، وجعل المفعول به يفعل كذا، ودلالة الصيرورة التي تضمَّنت دراسة دلالة الفاعل ما هو أصل الفعل وصيرورة فاعل (أفعل) صاحب ما أشتق منه الفعل، والمبحث الثالث يتضمن دلالة (افتعل) وصيغه التي تناولت دراسة دلالة الاتخاذ، ودلالة

الاختيار واتبعت في بحثى هذا منهجًا وصفيًا، فقمت بدراسة دلالة الفعل في الخطبة الشقشقية للأوزان الثلاثة (فَعَلَ) و(أفْعَل) و(أفْتَعَلَ)، وذلك بدراسة الصيغة الدالة على هـذه الأوزان للأفعـال الـواردة في نهـج البلاغة في الخطبة الشقشقية.

واغترفت الدراسة مادتها من جملة من الدراسات ولاسيا دراسات المحدثين التي خاضت في هذه المضار، من قبيل دراسة الدكتورة خديجة الحديثى المعنونة ب (أبنية الصرف في كتاب سيبويه، ربِّ العالمين. معجم ودراسة)، والدكتور عصام نص الخطبة نور الدين في أبنية الفعل في شافية ابن الحاجب، دراسات لسانية لغوية)؛ فضلاً عن جملة من المراجع الحديثة التي اهتمت بدراسة دلالات الأفعال.

> فهذه الدراسة هي جهد المُقل، وهي معالجة حاولت جاهدة أن

تقطف ثهارا، وتنتج نتائجَ طيبة فيم رئسم لها، فإن كانت قد بلغت الشأن وطالت المراد، وأصابت ما أُريدَ لها أن تُصيب، في كان هذا إلاَّ بفضل من الله، ثـمَّ مـن شـيوخ سهروا على تعليمنا، والوصول بنا مصاف البحث الصحيح، وإن كانت الأخرى فهي منّى أنا؛ لأنَّ سمة الإنسان النقص وأناعلى سبيل تعلم، فأسأل الله -بعد ذلك- أن يتقبَّل أعمالنا بقبولِ حسن، وأن يقيل عثارنا إنّه سميع مجيب، والحمد لله

«أَمَا وَالله لَقَدْ تَقَمَّصَهَا فُلَانٌ، وَإِنَّهُ لَيَعْلَمُ أَنَّ كَلِّي مِنْهَا كَلُّ الْقُطْبِ مِنَ الرَّحَى، يَنْحَدِرُ عَنِّى السَّيْلُ وَلَا يَرْقَى إِلَيَّ الطَّيْرُ، فَسَدَلْتُ دُونَهَا ثَوْباً، وَطَوَيْتُ عَنْهَا كَشْحاً، وَطَفِقْتُ أَرْتَئِى بَيْنَ أَنْ أَصُولَ بِيَدٍ جَنَّاءَ، أَوْ أَصْبِرَ عَلَى طَخْيَةٍ عَمْيَاءَ، يَهْرَمُ فِيهَا

اعْتَرَضَ الرَّيْبُ فِيَّ مَعَ الْأَوَّلِ مِنْهُمْ حَتَّى صِرْتُ أُقْرَنُ إِلَى هَذِهِ النَّظَائِرِ؛ لَكِنِّى أَسْفَفْتُ إِذْ أَسَفُّوا وَطِرْتُ إِذْ طَارُوا، فَصَغَا رَجُلٌ مِنْهُمْ لِضِغْنِهِ وَمَالَ الْآخَرُ لِصِهْرِهِ، مَعَ هَنِ وَهَنٍ إِلَى أَنْ قَامَ ثَالِثُ الْقَوْمِ نَافِجاً حِضْنَيْهِ بَيْنَ نَثِيلِهِ وَمُعْتَلَفِهِ، وَقَامَ مَعَهُ بَنُو أَبِيهِ يَخْضَمُونَ مَالَ الله خِضْمَةَ الْإِبل نِبْتَةَ الرَّبِيع، إِلَى أَنِ انْتَكَتَ عَلَيْهِ فَتُلُّهُ، وَأَجْهَزَ عَلَيْهِ عَمَلُهُ، وَكَبَتْ بِهِ بِطْنَتُهُ. فَمَا رَاعَنِي إِلَّا وَالنَّاسُ كَعُرْفِ الضَّبُع إِلَيَّ يَنْثَالُونَ عَلَيَّ مِنْ كُلِّ جَانِب، حَتَّى لَقَدْ وُطِئَ الْحُسَنَانِ وَشُتَّ عِطْفَاي، مُجْتَمِعِينَ حَوْلِي كَرَبِيضَةِ الْغَنَم، فَلَـاً مَضْتُ بِالْأَمْرِ نَكَثَتْ طَائِفَةٌ وَمَرَقَتْ أُخْرَى وَقَسَطَ آخَرُونَ، كَأَنَّهُمْ لَمْ يَسْمَعُوا الله سُبْحَانَهُ يَقُولُ: تِلْكَ الدَّارُ الْآخِرَةُ نَجْعَلُها لِلَّذِينَ لا يُريدُونَ عُلُوًّا فِي الْأَرْضِ وَلا فَساداً، وَالْعاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ، بَلَي؛ وَالله لَقَدْ سَمِعُوهَا وَوَعَوْهَا؛ وَلَكِنَّهُمْ حَلِيَتِ الدُّنْيَا فِي

الْكَبِيرُ وَيَشِيبُ فِيهَا الصَّغِيرُ، وَيَكْدَحُ فِيهَا مُؤْمِنٌ حَتَّى يَلْقَى رَبَّهُ. فَرَأَيْتُ أَنَّ الصَّبْرَ عَلَى هَاتَا أَحْجَى فَصَبَرْتُ وَفِي الْعَيْنِ قَذًى وَفِي الْحُلْقِ شَجًا، أَرَى تُرَاثِي نَهْباً؛ حَتَّى مَضَى الْأَوَّلُ لِسَبيلِهِ فَأَدْلَى بَهَا إِلَى فُلَانٍ بَعْدَهُ -ثُمَّ مَّتَّلَ للَّهُ بِقَوْلِ الْأَعْشَى-:

لَشَتَّانَ مَا يَوْمِي عَلَى كُورِهَا

وَيَوْمُ حَيَّانَ أَخِي جَابِر فَيَا عَجَباً بَيْنَا هُوَ يَسْتَقِيلُهَا فِي حَيَاتِهِ؟ إذْ عَقَدَهَا لِآخَرَ بَعْدَ وَفَاتِهِ، لَشَدَّ مَا تَشَطَّرَا ضَرْعَيْهَا، فَصَيَّرَهَا فِي حَوْزَةٍ خَشْنَاءَ يَغْلُظُ كَلْمُهَا وَيَخْشُنُ مَسُّهَا، وَيَكْثُرُ الْعِثَارُ فِيهَا وَالِاعْتِذَارُ الصَّعْبَةِ السَّعْبَةِ الصَّعْبَةِ الصَاعِبْقِ الصَّعْبَةِ الصَاعِبْقِ الصَاعِقِ الصَاعِقِ الصَاعِقِ الصَاعِقِ الصَاعِبْقِ الصَاعِبْقِ الصَاعِبْقِ الصَاعِبْقِ الصَاعِبْقِ ال إِنْ أَشْنَقَ لَهَا خَرَمَ، وَإِنْ أَسْلَسَ لَهَا تَقَحَّمَ، فَمُنِيَ النَّاسُ لَعَمْرُ الله بِخَبْطٍ وَشِهَاس، وَتَلَوُّنِ وَاعْتِرَاض، فَصَبَرْتُ عَلَى طُولِ المُدَّةِ، وَشِدَّةِ الْمُحْنَةِ، حَتَّى إِذَا مَضَى لِسَبيلِهِ جَعَلَهَا فِي جَمَاعَةٍ زَعَمَ أَنِّي أَحَدُهُمْ، فَيَا لله وَلِلشُّورَى مَتَى

أُغْيُنِهِمْ وَرَاقَهُمْ زِبْرِجُهَا، أَمَا وَالَّذِي فَلَقَ الْحُبَّةَ وَبَرَأَ النَّسَمَةَ لَوْ لَا حُضُورُ الحُاضِرِ، وقِيَامُ الحُجَّةِ بِوُجُودِ النَّاصِرِ، وَمَا أَخَذَ الله عَلَى الْعُلَاَءَ أَلَّا يُقَارُوا عَلَى كِظَّةِ ظَالِم، وَلَا سَغَبِ مَظْلُومٍ؛ لَأَلْقَيْتُ حَبْلَهَا عَلَى غَارِبَا، وَلَسَقَيْتُ الْحُرَهَا بِكَأْسِ أَوَّهِا، وَلَأَلْفَيْتُمْ دُنْيَاكُمْ هَذِهِ أَزْهَدَ عِنْدِي مِنْ عَفْطة عنزٍ».

(دلالة الفعل المجرد والمزيد)

التمهيد

دلالة الفعل: لما كان الفعل هو القسم الشاني من أقسام الكلام، اهتم به اللغويون وحدّوه بأنه «أمثلة أُخذت من لفظ أحداث الأسهاء، وبُنيت لما مضى، ولما يكون ولم يقع، وما هو كائن لم يَنقطع»(۱). وقسّموه تقسيهات متعددة: فمن وقسّموه تقسيهات متعددة: فمن جهة علاقته بالزمن فهو مقترن بأحد الأزمنة الثلاثة (الماضي، والمضارع، والمستقبل)، ومن جهة علاقته بمعموله فهو لازم ومتعدً،

ومن جهة النظر في بنائه فهو مجرد ومزيد (٢)، فالمجرد: هو «ما كانت جميع حروفه أصلية، لا يسقط حرف منها في تصاريف الكلمة بغير علّة (٣)، أما المزيد: فهو ما أضيف إلى حروفه الأصلية حرف أو أكثر لتحقيق غرض ما (٤). وقد رصد لنا الصرفيون أغراض الزيادة في الفعل، وهي (٥):

أولاً: الزيادة اللفظية، وهي تكثير بنية الكلمة على سبيل التوسع في اللغة لكي تلحق ببناء الرباعي. ثانيا: الزيادة المعنوية، وهي للحصول على معان جديدة لم تكن موجودة في الفعل عند تجرُّده، وهي على أنواع: الفعل عند تجرُّده، وهي على أنواع: المتمثلة بالحروف المضارعة، والمتمثلة بالحروف التي جمعت بكلمة (أنيت)، وبزيادتها على الفعل تجعله يصلح للحال والمستقبل لسعتها في نتناولها بالدراسة والتحليل لسعتها في

الكلام ومحدودية وظيفتها.

94

دلالة أبنية الفعل في الخطبة الشقشقية .....

الإسلامي بعد القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة، ومنشأ ذلك هو مضمون نهج البلاغة الذي يستجيب لحالات ثابتة في الموقف الإنساني في صراع الإنسان من أجل العيش والتقدم والكرامة، وفي تعاونه مع المجتمع، وفي تعاون فئاته وتنافرها مع المجتمع، وفي انتصاراته وخيبات أمله، كل ذلك هو السر في خلود نهج البلاغة عن طريق كل هذه السيات التي تطبع مضمون نهج البلاغة في أذهاننا وتجعلنا نستشعره في كثير من الأحيان نبرة الثورة والاحتجاج(٩). المبحث الأول

# دلالات بناء (فَعَلَ) وصيغه

وله بحسب عينه في المضارع ثلاثة أوزان، وهي (يَفْعُل) بضم العين، و(يَفْعَل) بفتحها، و(يَفْعِل) بكسرها(١١). ويُعلُّ هذا البناء من أخف الأبنية؛ لذلك كثر استعماله والتصريف فيه، قال ابن يعيش (ت

٢. الزيادة بتكرير أحد حروف الفعل، وتحدث هذه الزيادة على ضربين: الأول يتمثّل بتكرير عين الفعل الثلاثي بمثله وإدغامها، وبناؤه على مثل (فَعَّلَ) نحو: كَرَّمَ، أ أو بتكريــر لام الثلاثــي أو الرباعـــي، وبناؤه على مثل (افْعَلُ) نحو: احْمَرَ، لُو(افْعَلَلَّ) نحو: اقْشَعَرَّ. أمّا الضرب الآخر، فيكون بتكرير أحد حروف الفعل من دون إدغام كما في تكرير عين الفعل بوجود فاصل بينها. وبناؤه (افْعَوْعَلَ) نحو: اعْشَوْشَبَ. الزيادة بأحد حروف الزيادة (سألتمونيها) (٧): وتُزاد هذه الحروف زيادة مطردة الثالثي والمرباعي الثلاثي والرباعي لإِفادة معانٍ جديدة وتُعَدُّ «عاملاً مهاً في ناء اللغة العربية وتكوين ثروة لغوية أوجدتها الحاجة »(^).

ويمثل نهج البلاغة أكثر النصوص ثباتًا وديمومةً وانتشارًا في فكرنا

إضاءات حول نهج البلاغة

على معانِ كثيرة، لا تكاد تنحصر توسعاً فيه؛ لخفة البناء واللفظ، واللفظ إذا خفَّ كثر استعماله واتَّسع التصرف فيه (١١) وقال رضي الدين (ت ٦٨٦ هـ): "إنَّ باب فَعَل لخفته لم يختص بمعنى من المعاني بل استعمل في جميعها بمعنى من المعاني بل استعمل في جميعها (١٢). وقد ذكر الصرفيون أنَّه يرد للدلالة على: الجمع، والتفريق، والإعطاء، والمنع، والرضا، والامتناع، والإيذاء، والغلبة، والدفع، والتحويل ، والتحوّل، والاستقرار، والسر، والستر، والتجريد، والرمي، والإصلاح، والإفساد، والتصويت، والنسب، والاقتراب، والابتعاد، والطلب، وغيرها"(١٣).

ومثلوا لكل معنى من هذه المعاني من وزن (فَعَل)(١٤). التي ذكروها بعدد من الأمثلة نحو: (حَشَدَ، وحَشَر، وجَمَع)، لدلالة

مُ ١٤٣ هـ): "إِنَّ فَعَل مفتوح العين يقع الجمع، و(بَـذَر، وقَسَم)، لدلالة التفريق، و(مَنَح، ونَحَل، ووَهَب) لدلالة الإعطاء، وهكذا إلى آخر المعانى المذكورة سابقاً، التي مثلت في أغلبها معاني الألفاظ لا معاني الوزن، في حين ذهب الدكتور هاشم طه شلاش إلى أن معاني الألفاظ أنفسها تختلف عن معاني الأوزان الصرفية، إذ إن معنى الوزن زيادة لم تكن موجودة في اللفظة نفسها، فحين تقول: (ضنأت الماشية) أي: كثر ضنؤها فإن وزن (فَعَل) قدّم لنا معنى الكثرة، وهذا المعنى لم يكن موجودًا في اللفظة نفسها، وإذا قلنا: (جزَّ النخل) أي: حان أن يُجزَّ، فإنَّ ﴿ وزن (فَعَل) قدَّم لنا معنى الحينونة والتوقيت، وهذا المعنى لم يكن موجودًا في اللفظة نفسها وإنها جاء

وذكر الصرفيـون لبنـاء (فَعَـل) دلالات أخرى، وذلك إذا أُخذ من

أسماء الأعيان الثلاثية، منها: الدلالة على إصابتها أو إنالتها أو العمل بها أو اتخاذها، أو الأخذ منها، أو الدلالة على عمل صادر منها (١٥٠).

أما دلالات هذا البناء وصيغه في نهج البلاغة فكثيرة، أهمّها:

# ١ - دلالة الجمع:

ويراد بها الدلالة على جمع الفاعل أشياء، أو أُموراً، أو أحوالاً، أو شؤوناً أو أشخاصا<sup>(۱۱)</sup>. نحو جَمَعه، يَجْمعَه: ضم بعضه إلى بعض وحَشَده، يَشُده: جمعه، ومَزَجَه، يَمْزجه: خلطه بغيره.

ومن الأفعال التي وردت في كلام وهي أن الفاعل أشبر الإمام على بن أبي طالب (هلي)، الفاعل أشبر حاملة دلالة (الجمع)، الفعل "يَعْلَمُ" شؤوناً، أو أفي قوله: "وَإِنَّهُ لَيَعْلَمُ أَنَّ مَحَلَيْ مِنْهَا يبذره، أي: في قوله: "وَإِنَّهُ لَيَعْلَمُ أَنَّ مَحَلَيْ مِنْهَا يبذره، أي: مَحَلُّ الْقُطْبِ مِنَ الرَّحَى "(١١). والفعل فرّقه وجزَّ أُل الْقُطْبِ مِنَ الرَّحَى "(١١). والفعل فرّقه وجزَّ أُل الْقُطْبِ مِنَ الرَّحَى الله على الله على الله على الله على الله على الله على المخاطب، وماضيه (عَلِمَ) ومماج وهو ثلاثي مجرد على بناء (فَعِلَ)، الخطبة الشوه وهو ثلاثي مجرد على بناء (فَعِلَ)، الخطبة الشا

وهو إدراك الشيء بِحَقِيقته، وذلّك ضربان: أحدُهُما: إدْراكُ ذاتِ الشيء وربان: أحدُهُما: إدْراكُ ذاتِ الشيء ورجود والآخر: الحُكمُ على الشيء بوجود شيء شيء هو مَوجُود له، أو نفي شيء وهو منفيُ عنه (۱۸)، والفعل (سدل) في قوله: «فَسَدَلْتُ دُونَهَا ثَوْبَاً شَوْبَاً فَوْبَاً ...» ومن الأفعال الدالة على الجمع ومن الأفعال الدالة على الجمع (طَوَيْتُ) في قوله أيضاً «وطوَيْتُ عَنْهَا كَشْحَاً» (۱۹) وطوى بمعنى طَوْيْتُ الشيءَ طياً، وذلك كَطَيِّ الدَّرَجِ ويعبر عنه مُضِيِّ العُمُريقَالُ: طَوى الله عُمْرَهُ (۲۰).

# ٢ - دلالة التفريق:

وهي أن يدل الفعل على تفريق الفاعل أشياء أو أُموراً، أو أحوالاً، أو شؤوناً، أو أشخاصاً (٢٠٠). نحو: بذره يبذره، أي: نشره وفرقه، وقسَمه، أي: فرقه وجزّأه، وبتره، أي: قطعه قطعاً

ومما جاء من الصيغ الفعلية في الخطبة الشقشقية التي تدل على

سنتة السادسة العدد ١٢٠-٢١هـ / ٢١

«...مَا تشطَّرا ضَرْعَيْهَا...» والشطر ركض، نشط... الخ (٢٦٠). وتتداخل هنا هو أن تحلب شطراً وتترك شطراً (۲۲) والفعل (فلق) في قوله «... أَمَّا وَالَّذِي فَلَقَ الْحُبَّةَ وَبَرَأَ النَّسَمَةَ» والفلـق هـو شَــقٌ الـشيءِ وإبانَـةُ بعْضِه عن بعض (۲۳).

> ٣- دلالة الأخذ: أي: الدلالة على وجولاناً (٢٢). أخذ الفاعل من المفعول شيئاً (٢٤)، نحو: نال وأخذ وحصل، ... الخ. وصيغ الأفعال التي جاءت دالة على (الأخذ)، الفعل (أَخَذَ) في كلامه (طِيِّ)، إذ قال: «وَمَا أَخَذَ الله عَلَى الْعُلَاً عِ أَنْ لا يُقَارُّوا عَلَى كِظَّةِ ظَالِم "(٢٥). والأخذ هو حوز الشيء وتحصيله.

### ٤ - دلالة الحركة والاضطراب:

وتعنى أن يدل الفعل من بناء (فَعَل) على حركة الفاعل و اضطرابه، سواء أكانت تلك الحركة زمانية ام مكانية ام نحوها..، أو

(التفريق)، الفعل (شطَّرا) في قوله نحوهما، نحو: جال، عدا، حام، دلالة الحركة والاضطراب مع دلالة السير، وقد تكون دلالة السير جزءاً منها؛ وذلك أن في السير حركة مكانية من الفاعل، سواء أكان ذلك مشياً أم عـدواً أم دورانـاً أم طوافـاً

ومن صيغ الأفعال التي جاءت دالة على الحركة والاضطراب في كلامه (هير) الفعل (كَدَح) في «... وَيَكْدَحُ فِيهَا مُؤْمِنُ حَتَّى يَلْقَى رَبُّهُ... » ومعنى يكدح هو السعي المجهد ومن الأفعال التي تدل على الحركة قوله «...وقَامَ مَعَهُ بَنُو أَبِيهِ يَخْضِمُّونَ مَالَ الله ...»(٢٨).

# المبحث الثاني

# دلالات بناء أفْعَل وصيغه

ويتعلق هذا البناء بالثلاثي المزيد بالهمزة في أوله، والذي يكون مصدره على زنة (إفعال)(٢٩)...

٩٧

الدلالات، إذ أجمع المتقدمون منهم على أغلبها (٥٥) وأضاف المحدثون دلالات أُخرى استقرؤوها من المعجهات فيها بعد (٣٦)، وأهم هذه الدلالات: (الجعل، الصيرورة)، وقد وردت صيغه في خطبة الإمام ( ( تين الدلالات السابقة ، ومن

### ١ - دلالة الجعل:

ذلك:

وتأتى دلالة الجعل من بناء (أَفْعَل) ملازمه لدلالة التعدية (٣٧)،

أ- جعل المفعول به على صفة فعله:

وهي نحو قولنا: أطردته: جعلته طريداً، وأفتنته: جعلته فاتناً، وأحزنته: جعلته حزيناً (٣٨) قال سيبويه: "وقال بعض العرب: أفتنتُ الرجل، وأحزنتُه وأرجعتُه، وأعورت عينَه، أرادوا جعله حزيناً وفاتناً "(٣٩)، ومن صيغ الأفعال التي حملت هذه الدلالة في كلامه (هيره) الفعل

والهمزة تُلحق أولاً مع ثلاثة أصول، فهى مزيدة عند العرب دائماً، نحو: أكرم، أحسن، أخرج. وتسمى هذه الهمزة (همزة التعدية)؛ لأنها كثيراً ما تجعل الفعل اللازم متعدياً، والمتعدي لمفعول به واحد متعدياً لمفعولين أو ثلاثة (٣٠)، ولذا قالوا: انَّ الدلالة الغالبة على هذا البناء

التعدية (٢١)، وإلى ذلك أشار سيبويه

بقوله: "هذا باب افتراق فَعَلْتُ

وأَفْعَلْتُ في الفعل للمعنى، تقول: دَخَلَ وخَرَجَ وجلس، فإذا أخبرت وهي على أنواع: أن غيره صيّره إلى شيء من هذا قلت: أدخله وأخرجه وأجلسه"(٣١)، ومن الصر فيين من يطلق على هذه التعدية اسم (همزة النقل)(٣٣)، واختلف اللغويون في دلالات بناء (أفعل)، لما كان هذا البناء أوسع الأبنية المزيدة وأكثرها استعمالاً في اللغة العربية لخفة بنائه (٣٤) فهو أوسعها دلالات، ولم تتفق آراء اللغويين على هذه

(أَجهز) في: «أَجهز عَلَيْهِ عَمَلُهُ»، صِرْتُ أُقْرَنُ إلى هذهِ النَّظَائِرِ»(١٠) أي أجعلها مقرونة.

# ب- جعل المفعول يفعل كذا:

ويطلق عليها الزمخشري دلالة الإلجاء(١٤١)، وهي نحو قولنا: دخل وأدخل، وخرج وأخرج، أي: جعله يدخل ويخرج. ومن الصيغ الفعلية التي حملت هذه الدلالة في كلامه، الفعلان (أُقْرَنُ، أَجْهَزَ) في قوله في الخطبة الشقشقية: «... أَقْرَنُ إِلَى هذه النَّظَائِر... وأَجْهَزَ عَلَيهِ عَمَلُهُ... "(٢٤) أي جعل النظائر مقرونة، وأجهز عليه عمله و(الجهز) أجهز عليه عمله أتمم قتله. تقول أجهزت على الجريح.

Y - دلالة الصيرورة: وتأتى الصيرورة أي صارت سلسلة. في دلالات (أفعل) على أنواع: أ- صيرورة الفاعل صاحب ما هو أصل الفعل: أي: صيرورته ذا كذا،

نحو: ألحم الرجلُ، أي: صار ذا والفعل (أقرن) في قوله (طبين): «حَتَّى لحم، وهي عند الدكتور هاشم طه شلاش صيرورة الشيء منسوباً إلى ما اشتق منه الفعل، نحو: أخلق الرجلُ أي: صار ذا أخلاق(٢١٠)، قال الرضى: "أن يصير صاحب ما اشتق منه، نحو: ألحم زيدٌ، أي صار ذا لحم، وأطفلت، أي صارت ذات طفل، وأعسر وأيسر وأقلَّ، أي: صار ذا عُسر ويُسر وقلة "(١٤٤).

ومن صيغ الأفعال التي دلت على صيرورة الفاعل صاحب ما هو أصل الفعل في كلام الإمام ( الله الفعلان: (أَشْنَقَ وأَسْلَسَ) في خطبته الشقشقية «...أَشْنَقَ لها... وأَسْلَسَ لها » والفعل (أَشْنَقَ) أي صارت مشنوقة والفعل (أَسْلَسَ)

ب- صيرورة فاعل (أفعل) صاحب ما اشتق منه الفعل:

قال الرضى: "وأما أن يصير

دلالة أبنية الفعل في الخطبة الشقشقية

منه، نحو: أجربَ الرجلُ، أي صار ذا إبل ذات جرب... وأخبث، أي صار ذا أصحاب خبثاء، وألأم، أي: صار صاحب قوم يلومونه"(٥٠٠)، ومن صيغ الأفعال التي حملت هذه الدلالة في كلامه (الملي)، الفعل (أَدْلَى) في قوله «...أَذْنَى بَهَا إِلَى أَبْنِ الْخُطَّابِ...» (٢٦)، و(الدلو) دَلُوتَ: إذا أخرجتَها، وقيل: يكون في معنى أَرْسَلْتَها، وأَدْلَيْتُها أي: أَخْرَجْتُها (٧٤٧) بمعنى تدلت بها إليه أي صارت متدلية.

# المحث الثالث دلالات بناء (افْتَعَل) وصيغه

🦚 وهو ما زيدت ألف الوصل في أوله، وتاء الافتعال بين فائه وعينه، ويكون بناؤه على (افتَعَل) ومستقبله على (يَفْتَعِل)، قال المازني: "وتلحق (التاء) ثانية ويكون الفعل على (افتعل)، ويسكن أول حرف منه فتلزمه (ألف الوصل) في الابتداء،

صاحب شيء هـ و صاحب ما اشتق نحو: اجترح، واكتتب، واستبق "(٤٨)، ويرى القدماء أن زيادة الألف في أول البناء (افتعل) إنها جاءت توصلاً إلى النطق بالحرف الساكن بعدها، ويرون كذلك أنَّها زيدت في أول الفعل لكشرة زيادتها أولاً، قال ابن جنى: "واعلم أنَّ هذه الهمزة إنَّا جيء بها توصلاً إلى النطق بالساكن بعدها، لما لم يمكن الابتداء به، وكان حكمها أنْ تكون ساكنة؛ لأنَّها حرف جاء لمعنى.... إنَّم زادوا الهمزة هنا لكثرة زيادة الهمزة أولاً "(٤٩)، أمَّا عن اتصال التاء هنا فقد أورد الصرفيون أنَّ زيادة التاء في هذا البناء أقوى دلالة، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ لَا يُكَلِّفُ الله نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَتْ ﴾ [البقرة: ٢٨٦]، إذ اختارت الآية (اكْتَسَب) على (كَسَبَ)، أي: بناء (افْتَعَل) على (فَعَل)؛ لما في هذا البناء من دلالة الاجتهاد والطلب

### ١ - دلالة الاتخاذ:

ويجيء بناء (افتعل) للدلالة على اتخاذ الفاعل لما يدل عليه اسم العين المشتق منه الفعل، إذ ترد هذه الدلالة مع الأفعال المشتقة من أسهاء الأعيان الثلاثية الأصول، نحو: اختبز، واشتوى، واختتم، أي: اتخـذ خبزاً وشواءً وخاتماً (٥٣)، ومن الصيغ الفعلية التي دلت على الاتخاذ في كلامه ( النكث ) الفعل (انتكث ) في قوله «...انْتَكَـث فتلـه...» (٥٤) انتكـث فتلـه، انتقض وأجهز عليه عمله تمم قتله. تقول أجهزت على الجريح.

### ٢ - دلالة الإظهار:

أي: إظهار أصل الفعل، أو الإتيان بأصل الفعل، فقد يأتي بناء (أفتعل) دالاً على إتيان فاعل الفعل بأصل الفعل، نحو: اعتذر، أي: أتى بالعذر أو أظهره، واعتظم، أتى بالعظمة أو أظهر ها(٥٥).

والتصرف والمبالغة في معنى الفعل، الصيرورة، وغيرها (٢٥٠). وذلك مما يناسب السياق(٠٠)، وقد يحدث -أحياناً- إبدال في الحروف في المادة على بناء (افْتَعَل)، وبإرجاع الكلمة إلى أصلها يتكشف ذلك، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿وَقَالَ الَّذِي نَجَا مِنْهُ مَا وَادَّكَرَ بَعْدَ أُمَّةٍ أَنَا أُنَبُّنُّكُمْ بِتَأْوِيلِهِ فَأَرْسِلُونِ ﴾ [يوسف: ٥٤]، إذ أُبدلت الدال من الذال؛ لأن (ادّکر) أصله (اذتكر) من الذكر، فأبدلت التاء ذالاً، والذال دالاً وأُدغمت إحداهما في الأخرى(١٥)، ويرى المحدثون أنَّ بعض هذه الألفاظ التي على هذا النسق ينطبق عليها قانون الماثلة. أمّا دلالته، فقد ذكر الصرفيون دلالات كثيرة لهذا البناء وصيغه تختلف باختلاف السياقات اللغوية التي ترد فيها، منها: الاتخاذ، المطاوعة، الاشتراك، الإظهار، المالغة والتكلف، الاختيار، الاجتهاد في تحصيل الفعل،

#### الخاتمة

وقد توصل البحث إلى جملة من

١- أن الإمام علياً (طبع) كان دقيقاً في اختيــار ألفاظــه التــى تحقــق جــواً الـذي يتحـدث عنـه.

٢- حدد البحث دلالات أنبه الأفعال المجردة والمزيدة وصيغها في كلام الامام على بن أبي طالب ( الله )، وكشف عن ثراء واسع في هذا المضار في دلالات الأفعال ضمن

٣- أكدت الدراسة أنَّه لا يمكن تحديد دلالة الفعل أو اللفظة بالاستناد إلى بنيتها فقط، بل لابد من النظر في دلالة مادتها، ودلالة

٤ - قد يؤثر الإمام على ( الله العض الأبنية على بعض لما فيها من دلالة سياقية تقوي المعنى وتعضِّدُهُ.

ومما ورد من صيغ الأفعال دالاً على الإظهار في كلامه ( الله الفعل (أنحدر)، إذ قال: «يَنْحَدِرُ عَنَّى الأمور وهي: السَّيْلُ» بمعنى ظهر انحدار وسيل، ومن الأفعال الدالة على الإظهار في الخطبة قوله: «أَعْتَرَضَ الرَّيْبُ فِيَّ مَعَ يتناسب مع الحدث أو الموضوع الأوَّكِ» بمعنى أن إظهار الريب فيَّ (٥٠).

۳<sup>1</sup> - دلالة الاختيار: ويـأتي بنـاء (افتعـل) للدلالـة عـلي

انتقاء الفاعل مفعوله واختياره من بين مثائل له، ونظائر من الأشياء والأشخاص والأحوال، والشؤون، والأمور(٥٠٠)، وترد هذه سياقها في النص. الدلالة في الصيغ الفعلية على هذا البناء مع الفعل المتعدي(٥٥) نحو: اختاره، وانتقاه، واصطفاه، وانتخبه، وانتجبه. ومن صيغ الأفعال التي دلت على الاختيار في كلامه (الله سياقها. الفعل (استقال) في قوله: «...فَيَا عَجَباً هُـوَ يَسْتَقِيلُهَا في حَيَاتِهِ... »(٥٩) أى اختار الاستقالة في حياته.

### الهوامش

١. الكتاب: سيبويه: ١/ ١٢.

٢. ينظر: أبنية الصرف في كتاب سيبويه: ٣٧٧.

٣. شذا العرف في فن الصرف: أحمد الحملاوي:
 ٢٩.

ع. ينظر: الأبنية الصرفية في ديوان امرئ القيس:
 صباح عباس سالم، أطروحة دكتوراه، كلية الآداب،
 جامعة القاهرة، ١٩٧٨م: ١٥.

٥. ينظر: الأبنية الصرفية في ديوان امرئ القيس.

٦. ينظر: المنصف: ١/ ١٥.

٧. ينظر: المغني في تصريف الأفعال: ٦١.

٨. المغني في تصريف الأفعال: ٦٣.

٩. دراسات في نهج البلاغة، ٥.

١٠. ينظر: الكتاب ٤/ ٥.

١١. شرح المفصل: ٧/ ١٥٦، ١٥٧.

١٢. شرح شافية ابن الحاجب: ١/ ٥٣

١٣. ينظر: الحقول الدلالية الصرفية للأفعال العربية: ١٣ - ٢٢.

١٤. أوزان الفعل ومعانيها: ٤٢.

10. ينظر: الحقول الدلالية الصرفية للأفعال العربية: ٢٣، ٢٤.

١٦. ينظر: دروس التصريف: ٦١.

١٧. نهج البلاغة: ٤٨.

١٨ مفردات ألفاظ القرآن، للحسين الراغب

الأصفهاني، ٥٨٠.

١٩. م. ن ٣٤.

۲٠. مفردات ألفاظ: ٥٣٣.

٢١. الحقول الدلالية الصرفية للأفعال العربية: ١٤.

٢٢. نهج البلاغة ٣٥.

۲۳. ن م ۳۸.

٢٤. ينظر: أبنية الصرف في كتاب سيبويه: ٢٨٣.

٢٥. نهج البلاغة: ٣٨.

٢٦. ينظر الأفعال المجردة في القرآن الكريم: ٢٦٥-

.77.

٢٧. ينظر: الحقول الدلالية الصرفية للأفعال

العربية: ١٩.

۲۸. نهج البلاغة: ۳۲- ۳۷.

٢٩. ينظر: التكملة: ٥٢٥.

٣٠. ينظر: الإيضاح في شرح المفصل: ٢/ ١٢٦.

٣١. ينظر: جامع الدروس العربية: ١/ ١٦١.

٣٢. الكتاب: ٤/ ٥٥.

٣٣. ينظر: الخصائص: ١/ ١٠٦.

٣٤. ينظر: المجالات الدلالية لصيغة أفعل في

القرآن الكريم (رسالة ماجستير) معن يحيى محمد:

.18 .17

٣٥. شرح شافية ابن الحاجب: ١/ ٦١- ٦٧.

٣٦. ينظر: أوزان الفعل ومعانيها: ٥٦ - ٧٣.

٣٧. ينظر: أبنية الصرف في كتاب سيبويه: ٢٧٤.

نى بعلوم كتاب نهج البلاغة وبسيرة الإمام علي عليه السلام وف

1.4

٤٩. سر صناعة الإعراب: ١/ ١٢٥ - ١٢٧.

٥٠. ينظر: الإعجاز الصرفي في القرآن الكريم:

.14.

٥٢. ينظر: أوزان الفعل ومعانيها: ٨٩ و١٤٠.

٥٣. ينظر: أدب الكاتب: ٣٠٦.

٥٤. نهج البلاغة: ٣٧.

٥٥. ينظر: أوزان الفعل ومعانيها: ٩١.

٥٦. ينظر: نهج البلاغة: ٣٥، ٣٧.

٥٧. ينظر: دروس التصريف: ٧٤.

٥٨. ينظر: أبنية الصرف في كتاب سيبويه: ٢٨٦.

٥٩. نهج البلاغة: ٣٥.

٣٨. ينظر: أوزان الفعل ومعانيها:٦٤.

٣٩. الكتاب: ٤/ ٥٧.

٠٤. نهج البلاغة، ٣٧.

٤١. ينظر: البناء اللغوى في الأصمعيات (أطروحة ٥١. ينظر: شذا العرف: ١١٩.

دكتوراه) عصام كاظم شناوة: ٢٩.

٤٢. نهج البلاغة، ٣٧.

٤٣. ينظر: أوزان الفعل ومعانيها: ٥٧.

٤٤. شرح شافية ابن الحاجب: ١/ ٦٤، ٦٥.

ره٤٠ م. ن: ١/ ٦٥.

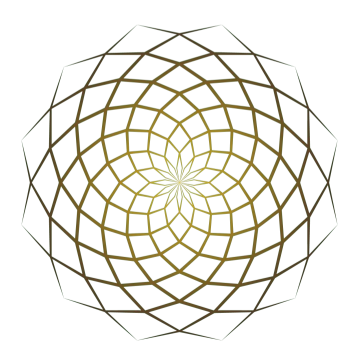
٤٦. نهج البلاغة: ٣٥.

٤٧. مفردات القرآن: ٣١٧.

٤٨. المنصف: ١/ ٧٤.









## ثبت المصادر والمراجع

- أبنية الأفعال المجردة في القرآن الكريم ومعانيها، أحلام ماهر محمد حميد، ط١ دار الكتب العلمية، بيروت، ٢٠٠٩ م.
- أبنية الصرف في كتاب سيبويه، معجم ودراسة، الدكتورة خديجة الحديثي، ط١ مكتبة لبنان ناشرون، بيروت ٢٠٠٣م.
- الأبنية الصرفية في ديوان امرئ القيس: صباح عباس سالم، أطروحة دكتوراه، كلية الآداب، جامعة القاهرة، ١٩٧٨م: ١٥.
- أدب الكاتب، أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري (ت ٢٧٦ هـ)، تحقيق: علي فاعور، ط ٤، دار الكتب العلمية، ببروت ٢٠٠٩ م.
- الإعجاز البياني للقرآن ومسائل ابن الأزرق، الدكتورة عائشة عبد الرحمن (بنت الشاطئ) ط دار المعارف- مصر ١٣٩١ هـ- ١٩٧١ م.
- أوزان الفعل ومعانيها، الدكتور هاشم طه شلاش ط مطبعة الآداب. النجف الأشرف ١٣٩١
   هـ- ١٩٧١ م.
- الإيضاح في شرح المفصل، أبو عمرو عثمان بن عمر المعروف بـ (ابن الحاجب النحوي)، (ت ٦٤٦ هـ)، تحقيق: موسى بناي العليلي ط مطبعة العاني، بغداد ١٩٨٢ م.
- التكملة، أبو على الحسن بن أحمد بن عبد

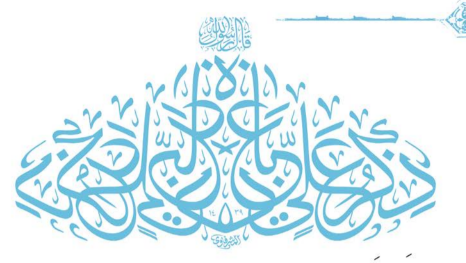
الغفار النحوي (ت ٣٧٧ هـ)، تحقيق ودراسة: الدكتور كاظم بحر المرجان ط ٢ عالم الكتب بيروت ١٤١٩ هـ- ١٩٩٩ م.

- جامع الدروس العربية، مصطفى الغلاييني، تحقيق: سالم شمس الدين، ط ١ دار الكوخ للطباعة والنشر (د. ت).
- الحقول الدلالية الصرفية للأفعال العربية، السليان فياض ط۱ دار المريخ للنشر، الرياض الديان
   ۱٤۱۰ هـ ۱۹۹۰ م.
- الخصائص، أبو الفتح عثمان بن جني (ت ٣٩٢ هـ) تحقيق: محمد علي النجار، ط ٤ دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد ١٩٩٠ م.
- دروس التصريف، محمد محي الدين عبد الحميد، المكتبة العصرية، ط١،٦١٦ هـ ١٩٩٥م. الرسائل والأطاريح الجامعية
- البناء اللغوي في الأصمعيات، دراسة صرفية نحوية، (اطروحة دكتوراه)، قدمها: عصام كاظم شناوة الغالبي، بإشراف: الأستاذ الدكتور عبد الجليل عبيد العاني، كلية التربية/ ابن رشد، جامعة بغداد ١٤٣٠هـ ٩-٢٠٠٩م.

• المجالات الدلالية لصيغة (أَفْعَل) في القرآن الكريم، (رسالة ماجستير) قدمها: معن يحيى محمد، بإشراف: الدكتور عهاد عبد يحيى، كلية الآداب، جامعة الموصل ١٤١٩ هـ ١٩٩٨ م.

تعنى بعلوم كتاب نهج البلاغة وبسيرة الإمام علي ﷺ واسلام و

1.0



قال الإمام على عليه السلام:

أَعْجَ زَالنَّ اس مَنْ عَجَ زَالنَّ اس مَنْ عَجَ زَالنَّ اس الْإِخْ وَانِ عَبَ الْإِخْ وَانِ وَأَعْجَ زُمِنْ هُ مَنْ ضَيَّعَ مَنْ وَأَعْجَ زُمِنْ هُ مَنْ ضَيَّعَ مَنْ وَأَعْجَ رُمِنْ هُ مَنْ ضَيَّعَ مَنْ

ظفرَ به منْهُمْ.

(نهج البلاغة للشريف الرضي)

INAHJ.ORG



# معيار الحبك في خطب نهج البلاغة -الخطبة الشقشقية مثالًا-

the Coherence Standard in Nahj AlBalagha speeches –Al Shaqshaqiya Speech as an example –

م. أبهر هادي محمد كلية التربية الأساسية جامعة المثنى

Teacher. Dazzled Hadi Muhammad

College of Basic Education

University of Muthanna

### ملخص البحث

تهدف هذه الدراسة الموسومة بـ «معيار الحبك في خطب نهج البلاغة الخطبة الشقشقية مثالا» إلى تطبيق أهم المعايير في النظرية النصية، وهو معيار الحبك، الذي اعتمده الباحث؛ ليبين في ضوئه مدى ارتباط النص ارتباطا سياقيا على صعيدي المقام والمقال، الأمر الذي استدعى أن يُقدّم بهذا العنوان للمبحث الأول، أمّا المبحث الثاني، وهو الحبك في الخطبة الشقشقية فكان دراسة تطبيقية للكشف عن هذا المعيار، ودرست فيه:

- ١. علاقة النص بالمقام الذي قيلت فيه.
- ٢. وحدة الموضوع من أوله إلى خاتمته.
  - ٣. المتلقى والمعرفة السابقة.
- ٤. بيان بعض الروابط الدلالية في جمل النص.



#### **Abstract**

This study tagged by (the Coherence Standard in Nahj AlBalagha speeches –Al Shaqshaqiya Speech as an example –) aim to apply the most important standards in the textual theory which is Coherence Standard, where the researcher depend on, from side to show through it the range of text engagement conceptual connection in itself, from the other side with its status, and it required a demonstration for this standard in the textual lesson, that was the title of the first section, the second section was for the Coherence in Al Shaqshaqiya Speech which was an Empirical study to reveal the textual coherence standard, using some of its tools which:

- 1- The relationship of text with status which it was said in.
- 2- unity of subject from its first until finished.
- 3- the recipient and the prior knowledge.
- 4- demonstrate some of indicative links in text paragraphs.

تعنى بعلوم كتاب نهج البلاغة وبسيرة الإمام علي ﷺ وفكره

#### تو طئة

اتسع الباحثون في دراسة اللغة وصولا بذلك إلى نظريات لسانية رصينة، ربا لا تكون جديدة بكل محاورها عن الدراسات اللغوية [القديمة؛ إذ إنّ كشيرا من أبعاد الدرس اللساني الحديث قد وجدت 🌠 لـه ملامـح عنـد العلـاء القدامـي في دراستهم للغة آنذاك، وقد قامت بعض الدراسات البحثية العربية الحديثة بالإحاطة ببعض تلك الأبعاد، إلَّا أن الذي يكمن يقينا في جدة هذه النظريات الحديثة، انها لم توضع قديما في إطار متكامل مثلها هو عليه في الدرس اللساني الحديث، الذي أنتجها، مبينا أبعادها وقوانينها.

النظرية النصية، أو نحو النص، وقد أشار كثير من الباحثين إلى بيان مفهومه، فوضعوا لنا حدودا متنوعة، ثم بينوا وجه الفارق بينها

ويين نحو الجملة، مشيرين إلى علاقة الاشتراك والاختلاف بينها، ولا أود هنا أن أثقل كاهل البحث بتلك الوجوه والآراء، التي من المكن على الدراسيين الرجوع إلى تلك المظان لمن أراد الوقوف عليها(١).

المبحث الأول: الحبك في الدرس النصى أشار الدارسون المحدثون إلى معايير النظرية النصية التي أشتهر وضعها من لدن العالم الأمريكي دى بو جراند- الذي يعد من أوائل المؤسسين لها(٢)- فحدها بسبعة، وهيى (١): (السبك، والالتحام، والقصد، والقبول، ورعاية الموقف، والتناص، والإعلامية). والذي يبدو أنَّ هذه المعايير غير ثابتة؛ إذ تعد مقترحات اقترحها، فيقول ومن أمثال هذه النظريات هي قبل الإشارة إليها وتسميتها: «وأنا اقترح المعايير التالية لجعل النصية أساسا مشروعا لإيجاد النصوص واستعمالها»(٤)، فعلى هذا من المكن أن تكون قابلة للنقصان أو الزيادة،

وإن كان أغلب الباحثين لم يخرجوا صور اللغة قصد بها أن تكون نصا

ولا ضير من إيجاز القول فيها، ونبدؤها بـ:

١. السبك: وهو المعيار الذي يعمل على ربط النص من خلال سطحه الظاهر، أي يعمل على ريط النص لفظيا<sup>(ه)</sup>، وعده بعض الباحثين من أهم المعايير حتى يتعلق بقائل النص (المتكلم). يكون الكلام نصالا)، وأدواته هي: الإحالة، والاستبدال، والحذف، والاتساق المعجمي، وغيرها(٧)، وربها أشاروا إليه بمصطلحات أخرى منها: التماسك، والربط النحوي، والاتساق، وغيرها، وهذا الاختلاف على ما يبدو ناتج من اختلاف الترجمة للمصطلح الغربي .(A)(Cohesion)

> ٢. الالتحام: وهو مصطلح مرادف للحيك هنا.

> ٣. القصد: «وهو يتضمن موقف منشع النص من كون صورة ما من

يتمتع بالسبك والالتحام»(٩)، فعلى هذا يخرج على ما يبدو كلام الساهي، والناسي، وغير الواعي؛ لكونه غير قاصد، أي أن نحو النص لا شأن له بها لم يتضمن القصد عند إنشاء نص معين، أي النص غير المقصود، ومن التعريف نستنتج أنَّ هذا المعيار

٤. القبول: «وهو يتضمن موقف مستقبل النص بإزاء كون صورة ما من صور اللغة ينبغي لها أن تكون مقبولة من حيث هي نص ذو سبك والتحام»(۱۰۰)، وعلى هذا فالنص الذي يخالف الأعراف النطقية، أو الذي لا يفهم العقلاء السامعون منه 🎑 شيئا، لا يعد نصا، وهذا التعريف يكشف أنّ هذا المعيار يتعلق بمتلقى

النص.

٥. رعاية الموقف: ويقال له (الموقفية) أو (المقامية) أيضا، ويعد من المعايير الجوهرية؛ إذ هو يشسر إلى أنَّ معنى

طريق موقفه (سياقه) الذي قيل فيه، فالإحالة المقامية من الصعب أن نفهمها إذا كنا غير مدركين للسياق، ومن وجهة أخرى: أنَّ النص حين لا إيرتبط بالمقام، أو لا يوافقه لا يستحق الدراسة (١١).

🥻 ٦. التناص: «وهـو يتضمـن العلاقـة بين نص ما، ونصوص أخرى مرتبطة به، وقعت في حدود تجربة سابقة سواء أكانت بواسطة أم بغير واسطة»(١٢١)، هذا ما قاله دي بوجراند، وهو يشر بحسب مفهوم التعريف على أنّ التناص يحتمل أن يكون في المعنى، مثلم يكون في اللفظ، وربى يصح أن يقال في عبارة

أخرى: هو نوع من التداخل بين معيار الحبك: النصوص، ألفاظا وأفكارا(١٣). ٧. الإعلامية: ويمكن إيجازها بأنها ما يضيف النص للمتلقى من معلومات متوقعة، وغير متوقعة

(جديدة)؛ ولذا أشار الدارسون

النص لا يفهم، ولا يتحدد إلّا عن إلى أنّ هذا المعيار له مستويات، أو مراتب أو درجات، فمنهم من قال أنها ثلاث وهي: إعلامية الدرجة الأولى، وإعلامية الدرجة الثانية، وإعلامية الدرجة الثالثة، ومنهم من قسمها على قسمين وهي: الإعلامية الواطئة (المنخفضة)، والإعلامية

العالية (المرتفعة)(١٤).

هـذه هـى المعايير النصيـة التـى اعتمدها الباحثون في نظرية نحو النص، مبينين أن هذه المعايير تتضافر وتتكامل في تحقيق الطبيعة النصية للنص، فهي تعد بمثابة الشروط التي نستطيع في ضوئها أن نحكم على أنَّ هذا الكلام، أو ذاك، يكون نصا، أو لا.

وقد أُشير له بمصطلحات عدة منها: (الالتحام) الذي ذكره الدكتور تمام حسان في ترجمته لكتاب دى بوجراند، ومنها (الانسجام)، و(الاتساق)، و(التهاسك الدلالي)

النص، إذ أشارت كتب المعاجم إلى بيان هذا المفهوم، الذي يدل على الإحكام، قال ابن فارس (٣٩٥هـ): «الحاء والباء والكاف أصل منقاسٌ مطّرد؛ وهو إحكام الشّيء في امتدادٍ واطِّراد»(۱۹)، «وكل شيء أحكمتـه وأحسنت عمله فقد احتبكته المراكبة وربم كان لشد الإحكام في أصل هذا اللفظ آثر القرآن الكريم استعماله في وصف السياء، قال تعالى ﴿ وَالسَّمَاءِ ذَاتِ الْحُبُكِ ﴾ [الذاريات: ٧]، فقيل فيها: «هـو إجـادة النسـج وإتقـانُ الصنع»(٢١)، ومع هذه الإجادة والإتقان في صنع السموات، إلَّا أنَّه لم يلحظ فيها روابط مادية ظاهرة في عالم المحسوس، قال تعالى: ﴿اللهِ ﴿ الَّذِي رَفَعَ السَّاوَاتِ بغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا﴾ [الرعد: ٢]، فناسب بذلك بين الموصوف في آية الذاريات، مع ما يحتمل الوصف من أبعاد دلالية في مفهومه وأصل وضعه، خلاف

التهاسك الشكلي، أي السبك(١٥)، وربها كان سبب هذا التنوع يكمن في ترجمة المصطلح الغربي (Coherence). وقد آثر بعض الباحثين مصطلح (الحبك) على غيره، مبينا جملة من أسباب هذا الإيشار(١٦١)، وهي فيها يبدو تستحق هذا الترجيح، وينأى الباحث عن ذكرها تجنبا للإطالة. زيادة على ذلك تلحظ ثمة إشارات صريحة عند علمائنا القدامي تشير إلى ردف مصطلحي السبك والحبك، منها ما قاله أسامة بن منقـذ (٥٨٤هـ): إن «خــر الـكلام المحبوك الذي يأخذ بعضه برقاب بعض»(١٧)، منبها قبل ذلك إلى بيان مفهوم السبك إذ يقول: «وأما السبك فهو أن تتعلق كلمات البيت بعضها ببعض من أوله إلى آخره»(١٨).

أو (التياسك المضموني) في مقابل

أضف إلى ذلك أنّ مصطلح الحبك له أصل لغوى، يتطابق في دلالته مع ما يراد به في علم لبعض المصطلحات الأُخر من

وضعه على معنى مغاير، قال ابن فارس: «السين والجيم والميم أصل الم واحدُّ، وهو صبُّ السِّيء من الماء والدَّمع. يقال سَجَمَت العينُ دَمعَها. وعينٌ سَجوم، ودمعٌ مسجوم. ويقال ) أرض مسجومة: ممطورة »(٢٢). وأمّا 🌋 مصطلح الانسجام بزنة الانفعال، الذي يشتق من الأصل المتقدم، فإن جملة من معاجم اللغة التي اطلعت

لا يمس روح البحث ومبتغاه، ولكن

كان هذا مثالا إلى أنّ استعمال الحبك

ولم يغفل القدامي عن دلالة هذا المعيار، وحاجة النص إلى تحققه، عليها من مثل (العين، والمقاييس، وتهذيب اللغة، والصحاح في اللغة، إلَّا أنَّها جاءت بعبارات متنوعة، وقد رصد بعض الباحثين جملة وأساس البلاغة، ولسان العرب، منها، من نحو: «القران، والتنسيق، وتاج العروس) لم تشِر إلى معنى يرادف ما استعمل هنا، بل إنهم لم وحسن التجاور، وانتظام المعاني، واتصال الكلام، والمشاكلة بين المروا هذه الصيغة أبدا، وربا كان المروا هذه الصيغة أبدا، وربا كان أجزاء الكلام، والكلام الممزوج، استعماله مع إرادة المعنى المتقدم مجازا، والالتئام، والارتباط، والمؤاخاة وليس حقيقة، ولست هنا في موضع بين المعاني... "(٢٣)، وزاد آخرون البحث والتنقيب والتحقيق حول بقية المصطلحات؛ إذ إنَّ هذا الموضوع غير ها (٢٤).

النصية.

نحو الانسجام، الذي يدل في أصل هو الأفضل، وبخاصة حين جاء به

الاستعمال القرآني.

يخلص من ذلك -على ما

يبدو- أنَّ استعمال مصطلح الحبك

الذي يدل على ربط النص وتعالقه

مفهوميا، من غير أدوات شكلية

ظاهرة على سطح النص هو أنسب

من كل المصطلحات الأُخر في النظرية

يعمل هذا المعيار إذاً على تواشج النص دلاليا ليحقق ترابطا مفهوميا

يستطيع مستقبلوه أن يعثروا فيه على مثل هذا التسلسل»(٢٩)، ومع ما لهذا المعيار من الأهمية إلّا أنّه لا يمكن الاتكاء عليه وحده؛ إذ لا بدمن وجود المعيار الأداتي (السبك)(٣٠٠). أمّا أدوات الحبك فهي تشمل كل علاقة قائمة على ربط النص، ويكون الفكر قادرا على استنتاج أنَّ الجمل التي وضعت في النص متآخية ومتلاحمة، أي إنها محبوكة بعضها في ضوء أدوات السبك (٢٧)، ولذلك ببعض، وإن حذفت واحدة من جمل النص، أو أي تغير في ترتيبها يؤدي بالضرورة إلى فجوة، أو نقص، أو خلل في ذلك النص، ومدار التلاحم والترابط بين جملة النص يكون إما 🌉 مع بعضها، وإما مع مقامها، وعلى القارئ أو المتلقى الوصول إلى نوع هذا الترابط، والتآخي، الذي لا

مدار علاقة الحبك هي إذاً عقلية، لكونه يسعى إلى الترابط المفهومي،

بين أجزائه (٢٠٠)، فكل نص لا بد بأنّه لا معنى له، هو النص الذي لا أن يتمتع بوحـدة دلاليــة، وهــذه الجمل التي تطفو على سطح النص الظاهري هي مرآة لتحقيق تلك الوحدة (٢٦)، ويرى براون ويول: أنَّ قوة النص وترابطه يكمن في هذا المعيار؛ إذ يعدان أنّ العلاقات المعنوية ضرورة لا محيص عنها، وسها يتيسر فهم النص منطقيا، متوجيهن بالنقد إلى هاليدي ورقية حسن من أنها جعلا تحقيق هذه العلاقات يتحقق يرى بعض الباحثين أنّ دراسة النصوص في ضوء هذا المعيار تكون أعمق وأدق من معيار السبك؛ لأنَّ الباحث أو المتلقى يبحث في العلاقات الخفية التي تنتج النص وتنظمه (٢٨)، وهذا يعنى أنَّ «الحبك في جوهره تنظيم مضمون النص تنظيما دلاليا منطقيا. تسلسل فيه المعاني يتقوم بأدوات ظاهرية. والمفاهيم والقضايا على نحو منطقي مترابط... والنص الذي يوصف

انتصر العراقيون على الإرهابيين، والبصرة تتمتع بإنتاج نفطى كبير

فمع وجود أداة الربط بين الجملتين، إلَّا أنَّ النص يُبدى تفككا واضحا؛ إذ لا دلالة مشتركة بين الجملتين.

وعلى هذا ذُكرت جملة من المظاهر أو الأدوات التي تنتمي إلى الجانب المفهومي، والتبي يتحقق بوساطتها الحبك، وقد حدها دى بوجراند بثلاثة تحت عنوان وسائل الالتحام -على وفق رأي المترجم للمصطلح-وهيي:«

١. العناصر المنطقية كالسببية والعموم والخصوص.

٢. معلومات عن تنظيم الأحداث والأعمال والموضوعات والمواقف. ٣. السعى إلى التماسك فيما يتصل بالتجربة الإنسانية، ويتدعم الالتحام بتفاعل المعلومات التي يعرضها النص مع المعرفة السابقة بالعالم»<sup>(٣٤)</sup>. ومع كل ما تقدم من الوسائل الثلاث

وهو ما لا يتحصل إلَّا بالإدراك، مما يعنى ذلك أنه يشمل كل التصورات التي تحتمل التعقل، فالترتيب الزمنى للأحداث، والسبيبية، والكل والجزء، والعام والخاص، ووحدة الموضوع، وتسلسل الموضوع والمواقف والأحداث 🎢 وترتيبها، وربط المعرفة الشخصية التي اكتسبها المتلقى أو الباحث مع النص الذي أمامه، وغيرها كثير مما يتصل بالإرشاد العقلي، ولذلك قال بعض الباحثين: إن هذا المفهوم يقع في صميم علم النفس الإدراكي، ويتصل بفضاء عمل الذهن، لكونه ينشط العلاقات والمفاهيم(٣١)، وهذه ما يفهم من تعريف دي بوجرانـد للالتحام إذ يقول: «وهو يتطلب ١١٦ من الإجراءات ما تتنشط به عناصر المعرفة لإيجاد الترابط المفهومي "٢٦)، فقد يرتبط النص بأدوات، لكن عدم

وجود الترابط المفهومي يجعل النص

مفككا(٣٣)، فمثلا لو قيل:

التي عرضها دي بوجراند، فهي قد تنفرع إلى أكثر من ذلك بحسب توجهات بعض الباحثين، التي تبدو هي فتح أو تفكيك لعبارات دي بوجراند المتقدمة، وهي (٥٣):

1. وحدة الموضوع أو الترابط الموضوعي: وتكادتكون هي الأهم، فحين يتحدث النص عن مواضيع مختلفة، فيكون من الصعب بمكان أن نصل إلى الترابط بين جمل ذلك النص.

٢. علاقة النص بالمقام: حين يرتبط النص بمقامه فسوف يكون أكثر حبكا، إذ يستطيع المتلقي أن يصل إلى شفرات النص، أو يصل على ما طُوِي ذكره، لمعرفة السامعين له.
 ٣. الروابط المنطقية بين جمل النص: فالنص حين يخلو من أدوات الربط، فيلا توضع الجمل جزافا، وإنها لا بيد من أن تتموضع جمل النص على وفق قوانين معينة، كأن تكون الجملة الأولى علة للجملة الثانية، أو

سببالها، أو تكون بمثابة التفصيل والإجمال، أو العام والخاص، أو تترتب الجمل مثلها يتطلبه العقل والمنطق، وغيرها من الروابط القائمة على أسس منطقية.

٤. دينامية النص: أي يجب أن يشعرنا النص أنه يتحرك بحركة منتظمة ومتتابعة، وإذا حصل هذا الانتظام بعرض المعلومات فإنه يعطي للمتلقي التسلسل والتدرج، وهذا يشعره أنه يسير سيرا منتظها ومتدرجا نحو هدف معين، وهو الترابط الموضوعي للنص، ولهذا فإن النص الذي لا يحقق تقدما في جمله في مرحلة من مراحل انجازه يعد ناقصا أو جامدا في تلك المرحلة.

٥. تناغم النص مع المتلقي: إذ إن المركب المركب المركب المركب النص مع المتلقي: إذ إن لكل متلق ثقافة ومرجعيات، ولا بدمن أن تتناغم المعرفية الموجودة في النص مع معرفية المتلقي حول عالمه، ولذا يقول دي بوجراند: «السعي إلى التماسك فيها يتصل بالتجربة

يرة الإمام علي عليه السلام وفكره

الإنسانية ويتدعم الالتحام بتفاعل ٤. بيان بعض المعلومات التي يعرضها النص مع جمل النص. المعرفة السابقة بالعالم»(٣٦).

7. الاختتام: لا بد للنص من أن تكون له خاتمة وهذه تحقق غائية النص، وبها يتوصل المتلقي إلى ما يريده النص.

# المبحث الثاني: الحبك في الخطبة الشقشقية

عاول الباحث في دراسته للخطبة في ضوء معيار الحبك الذي اتضحت بعض وسائله في المبحث الأول، وإنها قيل بعضها؛ لأن كثيرا من الدارسين والباحثين يختلفون في تحديدها، ولأن هذه الوسائل لم تظهر لنا في شكل موحد، لذا قد ارتأى الباحث أن يدرسها من جوانب معينة، هي:

۱۱ . علاقة النص بالمقام الذي قيلت فيه.

٢. وحدة الموضوع من أوله إلى خاتمته.

٣. المتلقي والمعرفة السابقة.

بيان بعض الروابط الدلالية في جمل النص.

ومن الضروري -قبل البدء في الدراسة - عرض الخطبة التي جرت على لسان أمر المؤمنين (الله)، معتضدة بالرواية؛ لكشف القناع عن ملابسات السياق الذي قيلت فيه. وقد ذكر صاحب منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة روايات عدة تختلف في سلسلتها، إلّا أنها متشابه في سندها، فقال: «ما رواه العلامة الحلِّي (٣٧) طاب ثراه في كتاب كشف الحقّ ونهج الصّدق... بإسناده إلى ابن عباس (٣٨) قال: ذكرت الخلافة عند أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب (طِيرٌ)، فقال: «أَمَا وَالله لَقَدْ تَقَمَّصَهَا فُلاَنٌ وَإِنَّهُ لَيَعْلَمُ أَنَّ مَحَلِّي مِنْهَا مَحَلُّ ٱلْقُطْبِ مِنَ ٱلرَّحَى يَنْحَدِرُ عَنِّى ٱلسَّيْلُ وَلاَ يَرْقَى إِلَّ الطَّيْرُ فَسَلَلْتُ دُونَهَا ثَوْباً وَطَوَيْتُ عَنْهَا كَشْحاً وَطَفِقْتُ أَرْتَئِى بَيْنَ أَنْ أَصُولَ بِيَدٍ جَذَّاءَ أَوْ أَصْبِرَ عَلَى طَخْيَةٍ عَمْيَاءَ يَهْرَمُ فِيهَا

اَلْكَبِيرُ وَيَشِيبُ فِيهَا اَلصَّغِيرُ وَيَكُدَحُ فِيهَا مُؤْمِنٌ حَتَّى يَلْقَى رَبَّهُ فَرَأَيْتُ أَنَّ اَلصَّبْرَ عَلَى هَاتَا أَحْجَى فَصَبَرْتُ وَفِي اَلْعَيْنِ قَذَى وَفِي اَخُلْقِ شَجًا أَرَى تُرَاثِي نَهْباً حَتَّى مَضَى اَلْأَوَّلُ لِسَبِيلِهِ فَأَذْلَى بِهَا إِلَى فُلاَنٍ بَعْدَهُ ثُمَّ مَّتَّلَ بِقَوْلِ اَلْأَعْشَى (٣٩):

شَتَّانَ مَا يَوْمِي عَلَى كُورِهَا

وَيُومُ؟ حَيَّانَ؟ أَخِي جَابِرِ فَيَا عَجَباً بَيْنَا هُ وَ يَسْتَقِيلُهَا فِي حَيَاتِهِ إِذْ عَقَدَهَا لِآخَرَ بَعْدَ وَفَاتِهِ لَشَدَّ مَا تَشَطَّرَا ضَرْ عَيْهَا فَصَيَّرَهَا فِي حَوْزَةٍ حَشْنَاءَ يَغْلُظُ كَلْمُهَا وَيَخْشُنُ مَسُّهَا فَيَكْثُرُ الْعِثَارُ فِيهَا وَالِاعْتِذَارُ مِنْهَا فَصَاحِبُهَا كَرَاكِبِ الصَّعْبَةِ إِنْ أَشْنَقَ فَصَاحِبُهُا كَرَاكِبِ الصَّعْبَةِ إِنْ أَشْنَقَ فَصَاحِبُهُا وَشِمَاسٍ وَتَلَوُّنِ فَلَا اللَّهُ لَكُمْرُ الله بِخَبْطٍ وَشِمَاسٍ وَتَلَوُّنِ وَاعْتَرَاضٍ فَصَبَرُوتُ عَلَى طُولِ اللَّيْنِ وَقِيمَاسٍ وَتَلَوُّنِ وَشِمَاسٍ وَتَلَوُّنِ وَاعْتَرَاضٍ فَصَبَرُوتُ عَلَى طُولِ اللَّيْبِ فِي وَشِمَا فِي جَمَاعَةٍ زَعَمَ أَنِي أَحَدُهُمْ فَيَا وَشِمَا الْوَيْنِ مِنْهُمْ حَتَّى إِذَا مَضَى لِسَبِيلِهِ مَعَلَهَا فِي جَمَاعَةٍ زَعَمَ أَنِّي أَحَدُهُمْ فَيَا وَشِمَا الْوَيْنِ مِنْهُمْ حَتَّى صِرْتُ أَقْرَنُ إِلَى مَنْهُمْ حَتَّى صِرْتُ أَقْرَنُ إِلَى الْمُنْ الْمَالِي اللَّهُ الْمَالِي الْمُعْمَاعِةِ وَالْمَاعِقُ وَلَا الْمُعْمَاعِةُ وَلَيْ الْمُؤْوِلِ مِنْهُمْ حَتَّى صَرْتُ أَقْرَنُ إِلَى مَنْهُمْ حَتَّى طُولِ الْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمِ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُونُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ اللْهُ عَلَى طُولُ الْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الللْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ ا

هَـذِهِ ٱلنَّظَائِرِ لَكِنِّي أَسْفَفْتُ إِذْ أَسَفُّوا وَطِرْتُ إِذْ طَارُوا فَصَغَا رَجُلٌ مِنْهُمْ لِضِغْنِهِ وَمَالَ ٱلْآخَرُ لِصِهْرِهِ مَعَ هَن وَهَن إلى أَنْ قَامَ ثَالِتُ الْقَوْم نَافِجاً حِضْنَيْهِ بَيْنَ نَثِيلِهِ وَ مُعْتَلَفِهِ وَقَامَ مَعَهُ بَنُو أَبِيهِ يَخْضَمُونَ مَالَ الله خِضْمَةَ ٱلْإِبِلِ نِبْتَةَ ٱلرَّبِيعِ إِلَى أَنِ اِنْتَكَتَ فَتْلُهُ وَأَجْهَ زَعَلَيْهِ عَمَلْهُ وَكَبَتْ بِهِ بِطْنَتُهُ فَمَا رَاعَنِي إِلَّا وَالنَّاسُ كَعُرْفِ الضَّبُع إِلَيَّ يَنْثَالُونَ عَلَيَّ مِنْ كُلِّ جَانِبِ حَتَّى لَقَدْ وُطِئَ اَخْسَنَانِ وَشُقَّ عِطْفَاًي مُجْتَمِعِينَ حَوْلِي كَرَبِيضَةِ ٱلْغَنَمِ فَلَمَّا نَهَضْتُ بِالْأَمْرِ نَكَثَتْ طَائِفَةٌ وَمَرَقَتْ أُخْرَى وَقَسَطُ (٤٠) آخَرُونَ كَأَنَّهُمْ لَمْ يَسْمَعُوا كَلاَمَ الله حَيْثُ يَقُولُ ﴿ يَلْكَ اللَّارُ ٱلْآخِـرَةُ نَجْعَلُهـا لِلَّذِيـنَ لا يُرِيـدُونَ ۗ عُلُوًّا فِي ٱلْأَرْضِ وَلا فَساداً وَٱلْعاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ بَلَى وَالله لَقَدْ سَمِعُوهَا وَوَعَوْهَا وَلَكِنَّهُمْ حَلِيَتِ ٱلدُّنْيَا فِي أَعْيُنِهِمْ وَرَاقَهُمْ زِبْرِجُهَا أَمَا وَٱلَّذِي فَلَقَ ٱلْحُبَّةَ وَبَرَأَ ٱلنَّسَمَةَ لَوْلاَ حُضُورُ

اَخُاضِر وَقِيَامُ اَخُجَّةِ بِوُجُودِ اَلنَّاصِرِ

طوم كتاب نهج البلاغة وبسيرة الإمام علي عليه السلام وفكره

وَمَا أَخَذَ الله عَلَى الْعُلَمَاءِ أَلَّا يُقَارُّوا عَلَى كِظَّةِ ظَالِم وَلا سَغَب مَظْلُوم لَأَلْقَيْتُ حَبْلَهَا عًلَى غَارِبَهَا وَلَسَقَيْتُ آخِرَهَا بِكَأْسِ أَوَّهِا وَلَأَلْفَيْتُمْ دُنْيَاكُمْ هَـذِهِ أَزْهَـدَ عِنْـدِي مِـنْ عَفْطَـةِ عَنْـز». وقام إليه رجل من أهل السواد عند بلوغه إلى هذا الموضع من 🥻 خطبته فناوله كتابا، فأقبل ينظر فيه. قال له ابن عباس (رضى الله عنه) يا أمير المؤمنين لو اطردت خطبتك من حيث أفضيت. فقال: «هَيْهَاتَ يَا ابْنَ عَبَّاس تِلْكَ شِقْشِقَةٌ هَدَرَتْ ثُمَّ قَرَّتُ». قال ابن عباس: فو الله ما أسفت على كلام قطّ كأسفى على هذا الكلام أن لا يكون أمير المؤمنين ( ( الله الله عنه حيث أراد اله ( اله اله ) .

١. علاقة النص بالمقام:

لا بد من التنبيه أولا على أمر ربها يكون له أهمية في مناسبة هذه الخطبة؛ إذ قيل: إن أمير المؤمنين (الملين ارتجلها حين ذكرت عنده الخلافة، مثلها ذكر أعلاه، وربا يذعن المتلقى بهذه

الرواية؛ إذ إنَّ بداية النص ربها تشهد على صحة ذلك؛ ففي أول كلماتها يلحظ أنه يشير بإحالة مقامية إلى شيء حاضر في مقام الخطاب، وهو الضمير (ها) في (تقمصها)، مما يعني أنَّ المخاطَبين لهم دراية في مقام الحال بما يتحدث المتكلم عنه. ولو جعل القارئ مرجعية هذه الإحالة، مثلها تقرر آنفا، وضمها إلى جمل النص، لوجد ثمة تطابق وتوافق موضوعي في مرجعية الإحالة، مع مضمون النص، أي إنّ هذا النص المتقدم يتكلم عن بنية كبرى، وموضوع واحد، وهو موضوع الخلافة المسلوبة عن أصحابها.

ولا بد من الإشارة أيضا إلى أن هذه البداية لا تشعر أنّ الخلافة حينها ذكرت كان حديثا عابرا، إذ إن اجتلاب القسم في أوله يدل على أن المقام كان يتطلب التأكيد، وقد أُشير آنف أن هذا النص مرتبط بمقامه عبر الإحالة في (تقمصها)، وعلى

هذا فإن ابتداء النص بالقسم لابد مذه البداية.

ولبيان ذلك الأمر نود تحليل الأمثلة الآتية، لكى نطبقها على ما يحتمل مقامها التي صدرت عنه، وهيي أننا لـو سـمعنا شـخص يقـول مثلا:

والله إن محمدا هـو الـذي يقـرأ القرآن

والله إنه قرآن ومحمد هو الذي بقر أ

محمد يقرأ القرآن

إذا كان هـذا قرآنا فمحمـد هـو الـذي يقرأ

أسمع صوت محمد فلا بدأنه يقرأ القرآن... الخ

فلكل واحدة من هذه الجمل ترتبط بمقام خاص، ومن غير الممكن أن تقال جميعها في مقام واحد؛ إذ لا يمكن أن تتفق الجملة الأولى مع أصحابها، من نحو:

الذي يسمع صوتا، ولا يدري أهو من أن يحيل على أن في المقام أمرا ما، دعاء، أم قرآن، أم غناء، بل إن الذي استوجب أن يبتدأ صاحب النص يتفق دلاليا مع الجملة الأولى، هي إنها تكون جوابا، أو إخبارا لمن أنكر أن محمدا يقر أالقرآن، والجملة الثانية تتفق مع من يسمع شيئا ولا يـدري ما هو، والثالثة تتفق دلالة مع من يستفهم عن القارئ للقرآن. وهكذا. وعلى هذا فبداية النص الذي بين أيدينا لا يناسب أنّ موضع الخلافة

في الرواية أعلاها-، ثم بعد ذلك بادر المتكلم إلى نصه، وهو في حال المكابدة أو الغصة في حديثه، بحسب ما يستفاد من لفظ الشقشقة، التي

قد ذُكر ذكرا عارضا -مثلها جاء

من أن نستوحى في ضوء هذه البداية الظروف المحيطة بالنص؛ إذ إنَّ بدايته

سيتضح معناها فيما سيأتي، فـلا بــد 🚺

تشعر أنّه ثمة أحاديث أو أقاويل قد دارت بين القوم آنذاك قد تتصعد

إلى مواقف، أو توحي عن مواقف

- إن الخلافة هي من استحقاق الأول، بحسب رأي من اجتمع من المسلمين في وقتها، وهو قد رضي بها على كراهة.

- أو إن المسلمين قد ألبسوها عليه من غير رغبة في الحصول عليها، وهو كان الأحق بها.

- وربم سمع منشئ النص من بعض المتلقين الذين يخوضون بحديث الخلافة، أنهم يقولون مثلا: إن الأول طلب مرارا الإقالة منها، ولم يقله أحد.

- أو غيرها مما يُشاكل أمثال هذه الاحتالات.

فهذه الوجوه المحتملة ربيا تكون هي الأنسب مع بداية سياق النص المبتدئ بالقسم، الذي يشير أن ثمة منكرابين المتلقين، أو أنهم قد اعترضهم الشك في أحقية الخلفاء الأوائل، أو عدم أحقيتهم.

ومما يعضد هذا التوجيه إجابته على ابن عباس حين قال له: «لَـوِ

اطَّرَدَتْ خُطْبَتُكَ مِنْ حَيْثُ أَفْضَيْتَ فَقَالَ: هَيْهَاتَ يَا ابْنَ عَبَّاسٍ تِلْكَ فَقَالَ: هَيْهَاتَ يَا ابْنَ عَبَّاسٍ تِلْكَ شِقْشِقَةٌ هَدَرَتْ ثُمَّ قَرَّتْ». جاء في الصحاح: «شَقْشَقَ الفحلُ شَقْشَقَةً: الصحاح: «شَقْشَقَ الفحلُ شَقْشَقَةً: هَدَرَ... والشِقشقةُ بالكسر: شيءٌ كالرئة يُخرجها البعير من فيه إذا هاج.

ذلك أنّ أمير المؤمنين (الله قد هاج وثار على ما سمع، أي أنّ ثمة خطبا

وإذا قالوا للخطيب: ذو شِقْشِقَةٍ،

فإنَّم يُشَبَّهُ بالفحل. »(٢٤)، ويعنى

قد ألح على الإمام ( الله الديكون في ذلك الموقف ذا شقشقة، حتى اضطر

إلى كشف المواقف وتوضيحها، التي ربا لم تتضح من قبل، أو شابها

الغموض، فتتطلب المقام أن يقول مقالته هذه، مستعملا في بعض جمله

أسلوبا حجاجيا لدحض الشكوك

والملابسات، أي إن ثمة عبارات في النص قد ذكرت وقد يراد في ضوئها

إبطال بعض الادعاءات، من مثل

قوله: «فَيَا عَجَباً بَيْنَا هُو يَسْتَقِيلُهَا فِي حَياتِهِ إِذْ عَقَدَهَا لِآخَرَ بَعْدَ وَفَاتِهِ»؛

إذ معنى يستقيلها أنه يطلب الإقالة منها، وكأنَّ صاحب النص يريد أن يبين -بطريق التعجب المفضى إلى الإنكار - أنّ طلب الإقالة محض في رحلة الخلافة. ادعاء، أي إنه كان يدعى الإكراه عليها، وهذا الادعاء غير مناسب -لو صح- مع الإدلاء بها لغيره بعد وفاته، أي إنّ الـذي يطلب الإقالـة منها لا يوصي بها إلى غيره بعد وفاته.

وإذا رجح هذا الوجه في بيان سياق النص موضع الدراسة، فإنه يقودنا للوصول إلى الحلقة المفقودة، أو ما يسمى بأعراف الحبك بين النص ومقامه (٤٣)، وصار بإمكاننا أن نعى لماذا ابتدأ الإمام (الله ) بالقسم، وفصّل في أمر الخلافة تفصيلا واضحا، مبينا أو مشيرا في النص إلى جوانب ثلاثة رئيسة، وهي:

١. تصوير حال الخلافة في مراحلها الأربع، أي مع الأول والثاني والثالث حتى تسنم زمامها أمر المؤمنين (الليلا).

٢. تصوير حال كل واحد من الخلفاء وما آلت إليه الأوضاع.

٣. تصوير حال المجتمع، وما اعتراه

ومع لحاظ حال المقام التي تم قراءتها أو تقديرها على وفق معطيات النص، يصبح النص أكثر حبكا وتماسكا بين جمله من جانب، وبينه وبين مقامه من جانب آخر، نعم ربها وجدهذا الارتباط بالإحالة إلى المقام عن طريق الضمير مثلها ذُكر آنفا، إلّا أنّ سياق النص عامة، وبدايته خاصة يجعله مرتبطا من وجه آخر بمقامه من غير أدوات إحالية.

## ٢.وحدة الموضوع

أُشير آنفا إلى أنّ الموضوعات التي 🌎 تحدث عنها النص قد تمحورت في أمور ثلاثة، إلّا أنّ جامع هـذه الأمور، هو شيء واحد، وهو التفصيل في ما آلت إليه الخلافة بعد رسول الله (سِيْنَ )، فكانت حركة ضمير الخلافة الذي يشير إلى إحالة مقامية ممتدا

«تَقَمَّصَهَا، مِنْهَا، دُونَهَا، عَنْهَا، ٣. المشهد الثالث: مَا، يَسْتَقِيلُهَا، عَقَدَهَا، ضَرْعَيْهَا، فَصَرَّكَهَا، فَصَاحِبُهَا، لَهَا، لَهَا، جَعَلَهَا، حَبْلَهَا، غَارِبَهَا، آخِرَهَا، أَوَّلَهِا»، إجعلت النص يدور حول مركز واحد، وهو موضوع الخلافة، مبينا

١. المشهد الأول:

🥻 مشاهدها الأربعة:

أ- حال الآخذ: ادعى لنفسه أنّه الأولى بلبسها، مع ادعائه بالإجبار علىها.

ب- حال المأخوذ منه: الصبر لقلة

ج- حال المجتمع: طخية عمياء...

(١٠٠٠) المشهد الثاني:

الناصر.

أ- حال الآخذ: حَوْزَةِ خَشْنَاءَ يَغْلُظُ ١٢٤ كَلْمُهَا وَيَخْشُنُ مَسُّهَا وَيَكْثُرُ الْعِثَارُ فِيهَا وَالْإعْتِذَارُ مِنْهَا.

ب- حال المأخوذ منه: الصبر لطول المدة وشدة المحنة.

من أول النص، حتى آخره، وهي: بخَبْطٍ وَشِهَاس وَتَلَوُّنٍ وَإعْتِرَاضَ.

أ- حال الآخذ: «قَامَ ثَالِثُ اَلْقَوْم نَافِجاً حِضْنَيْهِ بَيْنَ نَثِيلِهِ وَ مُعْتَلَفِهِ وَقَامَ مَعَهُ بَنُو أَبِيهِ يَخْضَمُونَ...». ب- حال المأخوذ منه: امتثل الصبر أيضا فجاور أصحاب الشورى، وهو ليس نظير لهم فقال «لَكِنِّي أَسْفَفْتُ إِذْ أَسَفُّوا وَطِرْتُ إِذْ طَارُوا». ج- حال المجتمع: الانتفاضة والقيام بسبب أعلى الآخذ «إلى أَن إِنْتَكَثَ فَتْلُهُ وَأَجْهَزَ عَلَيْهِ عَمَلُهُ وَكَبَتْ بِهِ بطْنَتْـهُ».

٤. المشهد الرابع:

وفي هـذا المشـهد الأخـير اختلـف الحال، إذ انتهت حال تقمص الخلافة، واجتمع الناس حول أمير المؤمنين (الله)، ليلقون الحجة عليه ليكون خليفة لهم، ولكن ما فتؤوا حتى عادوا إلى ما كانوا عليه من النكوث والمروق، فقال: «فَلَــَمَّا ج- حال المجتمع: أصيب الناس نَهَضْتُ بِالْأَمْرِ نَكَثَتْ طَائِفَةٌ وَمَرَقَتْ

أُخْرَى وَقَسَطَ آخَرُونَ...».

ومن البديع أنّ الإمام (الله حين اختار هذا الوصف (تقمصها) كأنّه أراد أن يشعر المتلقين بمضمون الخطاب الذي سيأتي -أي أنها مثلم يقال عند النصيين (١٤١) مثلت السياق النصى الأولي لكل لاحق من الكلام، ولهذا يلحظ أنَّ مضمون محاور الخطاب التىي بينها الإمام ( الله في أول أمره، وهي أنّ هذه الخلافة قد تقمصها الأول، أي اتخذها لباسا له، فلبسها مثل القميص، وهذا المعنى هو المستفاد من صيغة تفعّل، فيقال توسد الثوب، أي اتخذه وسادة (٥٤)، ثم عقدها لثان يخلف فيها، وهذا يعد تقمصا آخر لها، واستمرارا للفعل الأول، حتى استقر أمرها في جماعة ينتخبون لها حسب توجهاتهم ومرجعياتهم، وهذا يعني أنَّها قُمَّصِت لثالث، مبينا حال الأمة مع كل واحد منهم، فدلت الكلمة الافتتاحية للنص على ما سيؤول

إليه النص، يقول براون ويول: على منشع النص «أن يختار نقطة بداية. هذه النقطة ستؤثر في فهم المستمع/ القارئ لكل ما يليه في الخطاب»(٢٤٠)، وإلى مثل هذا أشار قدامي النقاد، ومنهم أبـو هـلال العسـكري (٤٠٠ ه\_): «أن تكون موارده تنبيك عن مصادره، وأوله يكشف قناع آخره (۷۶۷).

وكأنَّ بداية النص قد اكتنزت أهم محورين، أو مسالتين من مسائل هذا المعيار وهما: بنية النص الكبري أو وحدة الموضوع، وتوقع المحاور التي سيدور حولها النص، وبدا أنّ النص يتصاعد في كل الموضوعات.

وتمتـد بنيـة النـص الكـبرى إلى 🌃 خاتمته؛ لقوله (هلين الأَلْقَيْتُ حَبْلَهَا عَلَى غَارِجَا وَلَسَقَيْتُ آخِرَهَا بِكَأْس أُوَّلِهَا وَلَأَلْفَيْتُمْ دُنْيَاكُمْ هَـذِهِ أَزْهَـدَ عِنْدِي مِنْ عَفْطَةِ عَنْزِ»، فهنا أشار إلى أنَّه ليس من طلاب الخلافة، فلو عدنا إلى النص، وملاحظة المسعى

وصفها، فلا بدمن أن تكون وسائل الوصول إلى ذلك المرجو أقل قدرا من المرجو نفسه، وفي عبارة أخرى هو أراد عن طريق وصف الدنيا في الشكل المتقدم، أن يقول للمتلقى إنّ الخلافة عندى لا تمثل منصبا دنيويا، حتى إذا ما حظيت بها أحصل على ما أريد، وحين نفي عدم إرادة شيء من هذا الموصوف الذي بيّن وضاعة وصفه، فلا بدمن أن تكون وسائل الوصول إليها أكثر وضاعة منه، فأوجز ذلك بأن أوضح حقارة الدنيا في نفسه، ليدخل كل عمل غايته الوصول إلى هذه الدنيا دخولا أوليا بهذا الوصف، مما يعنى أنّه قد اختتم حديثه مشيرا إلى الموضوع نفسه الذي ابتدأ به أولا، وتسلسل في أحداثه. وفي ضوء الإيجاز في محاور النص أعلاها تبينت بوضوح وحدة الموضوع (البنية الكبرى)، وتسلسل أحداثه تسلسلا منطقيا مع المجريات الحقيقة، مما أعطى حركة ملحوظة

نحو الفوز بالخلافة، وتصييرها لباسا لغير لابسها، ومركوبالغير فارسها، حين شبهها براكب الصعبة (٤٨)، فقال: «فَصَاحِبُهَا كَرَاكِب اَلصَّعْبَةِ إِنْ أَشْنَقَ لَهَا خَرَمَ وَإِنْ أَسْلَسَ لَهَا (تَقَحَّمَ»، أي أن الخلافة مثل النوق غير المنقادة التي لم تذلل بالركوب، 🎢 ولا بالمحمل، فإن شُـدّ زمامها بقـوة خُرم أنفها، وان أرخى لها صاحبها لم يستطع السيطرة عليها (٤٩)، بيّن أمير المؤمنين (المليخ) موقفه منها إذ قال: «فَسَلَلْتُ دُونَهَا ثَوْباً وَطَوَيْتُ عَنْهَا كَشْحاً»، مبينا أنه لم يرده لنفسه طلبا للإمرة والتسلط في الدنيا، فكيف ذلك والدنيا بأكملها لاتمثل عنده من عفطة عنز، مثلها أشار في ختام نصه. ولا بد من التنبه هنا على أنّ ختام النص لم يكن خارجا عما تضمنه؛ إذ حين أشار على أنّ الدنيا لا تساوي عنده حتى عفطة عنز، فهو يبين هنا إلى أنّه إذا كان المرجو من الخلافة هي الدنيا، وهي بهذه القيمة التي

الحركة النصية التي أظهرها التتابع الدلالي، والتسلسل المنطقى لجمل النص، زيادة على ملاحظة شدة ملابسة النص للمقام الذي قيل فيه. ٣. المتلقى والمعرفة السابقة:

وهنا لا بدمن الإشارة إلى مسألة أخرى، وهي أنّ في الرجوع إلى كلام ابن عباس حين قال: «فوالله ما أسفت على كلام قط كأسفى على هذا الكلام أن لا يكون أمير المؤمنين (الله بلغ منه حيث أراد)؛ يتبين من هذه العبارة أنَّ هناك تناغما ومقبولية من المتلقين مع هذا النص، وهذا يقو دنا إلى تحقق التفاعل المرجو بين ما يعرضه النص من معلومات مع الخلفيات المرجعية السابقة للمعرفة 🎊 بالعالم، وهذا يحقق ما أشار إليه دى بوجراند في الشرط الثالث من الحبك؛ إذ يقول: «السعى إلى التهاسك فيها يتصل بالتجربة الإنسانية ويتدعم الالتحام بتفاعل المعلومات التي يعرضها النص مع

هذا التتبع والتسلسل من أول النص إلى آخره، فشكل حركة واضحة في مسار النص، حركة تصف حال الآخذ للخلافة وهو الأول والثاني والثالث، مع ما آلت إليه الأمور بخلافتهم، وحركة أخرى تصف حال الذي أُخِذت منه، وهو صاحب النص الذي يحيل لنفسه بإحالة مقامية مستعملا ضمير التكلم، زيادة على ذلك فقد لحظت أيضا في هذا النص الحركة الثالثة، وهي حال المجتمع، وفي كل هذه الحركات، لم تغب عن المتلقى حال المأخوذ نفسه، وهي الخلافة، حين جعلها كالرداء تارة يلبسها من ليس أهلا لها، والناقة الصعبة تارة أخرى، مبينا عن طريق هذا الاستعمالات الاستعارية، صورة بيانية لطيفة، يقدح وميضها في خيال فكر المتلقى. وعلى هذا يتقرر في النص أعلاه الوحدة الموضوعية، التي ابتدأت من أول النص حتى آخره مع لحاظ

المعرفة السابقة بالعالم»(٥٠).

وهذه المعرفة لم تكن على ما يبدو عند ابن عباس فقط؛ إذ إنّ موقف الرجل الذي أعطى الكتاب، كان لديه هذا التفاعل، أي تفاعل لمعلومات النص مع المعرفة السابقة، ولكنه كان على ما يبدو مغايرا لموقف 🎢 ابن عباس، لكونه أراد أن يُوقف المتكلم عن الاستزادة والاسترسال في خطبته، ولذا قطع حديث الإمام ( ( بحجة تسليم الكتاب، ودليل ذلك ما جاء في مضمون الكتاب، الذي كان يضم مجموعة من مشكلات المسائل المعرفية، من قبيل «. ما الحيوان الذي خرج من بطن مركم حيوان آخر وليس بينهم نسب؟...

٢. ما الشيء الذي قليله مباح ۱۲۸ و كثيره حرام؟... ٣. ما العبادة التي فجوة واضحة لدى القارئ. إن فعلها أحد استحقّ العقوبة وإن لم يفعلها أيضا استحقّ العقوبة...»(١٥)، فالملاحظ من هذه المسائل أنها كانت تنم عن معرفة فكرية واعية في

القرآن الكريم، مما يرجح أن المتلقى كان يدرك ما يقوله الإمام (الله)، وهذا الوجه ربها يوثق تشظى آراء الحاضرين، أو مواقفهم، أو التبس عليهم الأمر؛ لعدم معرفتهم عن كثب بها آلت إليه مجريات الأحداث آنذاك في مسألة الخلافة.

## ٤. الترابط في جمل النص:

لكن يبقى هنا -وهو الأهم في هذا المعيار بعد وحدة الموضوع وارتباطه بمقامه- دراسة النص من جوانب الربط المنطقى بين جمله؛ إذ يبين هذا الجانب تعالق الجمل فيها بينها، وكأنها حلقات متداخلة، يرتبط بعضها ببعض، ومتى ما انفلتت إحداها انقطع التسلسل أو التتابع لفكرة النص، الأمر الذي تتولد معه

ولا يريد الباحث هنا أن يشير إلى الجوانب البيانية التي أخذت مساحة واسعة من النص، من نحو الاستعارات، والكنايات،

ليس لها علاقة بموضوع البحث، ولأن شروح نهج البلاغة المتعددة قد أوفت هذه الجوانب (٢٥)، وإنها المرادهنا هو بيان وجه التعلق بين الجمل؛ ولذا سوف ينتخب الباحث أحد الروابط، وهو بيان الترتيب لبعض جمل النص المتعاطفة، إذ ما يلحظ في النص أن هناك جملا هي مترابط بأدوات السبك الظاهرية، من مثل واو العطف، إلّا أن هذا الربط النصى لا يفسر لنا لماذا قدمت الأولى على الثانية؟، أو على الثالثة إن وجدت؟، مما يعني أنّ هناك ترابطا مفهومیا (دلالیا) هو الذي رشّح هذا التقديم، وهو الذي يزيد في

والملاحظ بعد مراجعة النص، أن ترتيب بعض الجمل وترابطها لم يكن عفويا، بل إن ثمة أسبابا وراء ذلك، فبدت بعض هذه الأسباب عقلية، أي أن العقل والمنطق لا يقبل بعكس

الحبك النصى.

والتشبيهات، أو غيرها، لكونها هذا الترتيب، أو أسباب تخضع لمعايير أخرى، من نحو: أنَّ الترتيب في الجمل كان يتناسب مع التدرج السببي، أو أنّ ترتيبها خضع لمعيار القلة والكثرة (المقاربة في العدد)، أو الاشتراك في قيد واحد، أو أنّه جاء أنسب مع المتقدم للجملة الأولى، وسوف ينتقى الباحث، بعض الجمل بناءً على هذه المعطيات التي لحظها في النص، وفيها يأتى تفصيل ذلك:

## أ. الترتيب العقلي للجمل:

من لطيف الترتيب في هذه المسألة، أنه قدم «يَنْحَدِرُ عَنِّي اَلسَّيْلُ» على (وَلاَ يَرْقَى إِلَى الطَّيْرُ» لما فيها من رقى وارتفاع، إذ لو عكس الأمر لكان انخفاض من الأعلى إلى الأدنس، فقمم الجبال هي أعلى شيء تنحدر منه المياه، إلّا أنّ الطير قد يصل إلى أعلى من تلك القمم، فكيف والطير لا يرقى إليه، فلو ذكر الثاني بداية لكان ذكر الأول انحدارا وفضولا؟ لدخوله دخولا أوليا، إلَّا أنَّ ذكر

الأول لا يجزى عن الثاني؛ لأنّه -أي الثانى - أعلى وأرقى، ثم إنَّ الانتقال من الأدنى إلى الأعلى يناسب مقام المدح والثناء (٥٠)، ومراعاة الترتيب هي من الأمور التي يفرضها المنطق لاويقره العقل.

ومن لطائف الترتيب في هذا النص أنّه قدم «فَسَدَلْتُ دُونَهَا ثَوْباً» على (وَطَوَيْتُ عَنْهَا كَشْحاً)، فكلا الجملتين لهم الدلالة نفسها، وهي الإعراض عن الخلافة، ومع توافق هذه الدلالة لكنه جاء مها ليين شدة الإعراض، وكأنّه يشير إلى عدم العودة إليها أبدا، أمّا من حيث لطافة تقديم الجملة الأولى، فربها 🎧 يصح لها التمثيل الآتي: وهو أننا لو كنا أمام نافذة ونود أن نتركها ۱۳۰ ونسدل ستارها، فلا بدعقلا أن نسدل الستار أولا، ثم نتركها، ولا يمكن أن نعكس الأمر، إلّا أن نكون متذبذبين في رأينا على تركها؛ لأجل العودة لها مرة أخرى، أو لا ندرك

صحة التصرف، وعليه فلو فُرض في النص تقديم الثانية، فإنه سوف يحتاج أن يعدل بطويه حتى يسدل الشوب؛ ليكون حجابا آخر دونها، لكن حين قدم الأولى -مثلم المحي عليه في النص- فلا يحتاج أن يعدل عن طویه بعد ذلك، مبینا حتمیة الترك والإعراض عنها، ومبينا أيضا عدم الرجوع مطلقا.

ومنه أيضا ما قاله في «وَطَفِقْتُ أَرْتَئِى بَيْنَ أَنْ أَصُولَ بِيَدٍ جَذَّاءَ أَوْ أَصْبِرَ عَلَى طَخْيَةٍ عَمْيَاء»، فقدم الجملة الأولى؛ لكونها الأولى بالتقديم، إذ المنطق يفرض أنّ صاحب الحق المسلوب عنه بالقوة، لا بدمن أن يدافع عنه بالقوة، حين لا يكون جدوى إلّا بها، وحين تستنفد كل الوسائل الأخرى، ويكون السكوت عند العجز عن ذلك، لكن الإمام ( ( السيخوت و الصبر عن السيخوت و الصبر عن حقه لم يكن خوف أو تباطؤا، وإنّا علم بعد تفكره: أنّه الأسلم للدين،

ومصالح المسلمين، ويحتمل هذه التقديم أيضا: أن الحديث الذي دار حول الخلافة ربها تضمن النقد واللوم على أنّ الأمام (هي لم ينتفض لحقه، وكانت لديه من الشجاعة ما قد عرف عند الخاصة والعامة، وبذا يكون هذا التقديم يناسب مقام النص.

ب. الترتيب السببي

من ذلك ما قاله في «أما وَالَّذِي فَلَقَ اَخُبَّةَ وَبَرَأَ اَلنَّسَمَةَ لَوْلاَ حُضُورُ اَخُاضِرِ وَقِيَامُ اَخُجَةِ بِوُجُودِ اَلنَّاصِرِ وَمَا أَخَذَ الله عَلَى الْعُلَاءِ أَلَّا يُقَارُّوا عَلَى كِظَّةِ ظَالِم وَلاَ سَغَبِ مَظْلُومٍ لَأَلْقَيْتُ حَبْلَهَا عَلَى غَارِبِهَا وَلَسَقَيْتُ اَخِرَهَا بِكَأْس أوها...».

نراه في الجمل الثلاث المتعاطفة وهي:

حضور الحاضر: وفيها الإشارة إلى مبايعته.

تيام الحجة بوجود الناصر: أي
 قيام الحجة عليه لو ترك القيام،

وذلك لوجود الناصر له في طلب الحق (١٥).

فهاتان الجملتان مترتبة إحداهما على الأخرى، إذ إنّ الأولى التي تتضمن المبايعة، يترتب بها قيام الحجة على من بايعوه، ويترتب على وجود هذا أن يقوم العلاء بتكليفهم الشرعي إزاء الظلم والمظلومين وهي:

٣. ما أخذ الله على العلماء

قال البحراني (۲۷۹هـ): «والعذران الأولان هما شرطان في الثالث إذ لا ينعقد ولا يجب إنكار المنكر بدونها» (٥٥). فحضور الحاضرين هو السبب الذي أوجد الحجة، ووجود الحجة توجب على العالم القيام بالأمر، وكأنّ الجملة الأولى كانت سببا للثانية، والثانية والثانية كانت سببا للثالثة، فكأنّ الجمل رتبت تبعا لأسبابها، وبذا أصبحت أكثر تداخلا وتعالقا، وكأن إحداها تمسك بالأخرى.

بعلوم كتاب نهج البلاغة وبسيرة الإمام علي عليه السلام وفكره إ

فعلى هذا تكون السقاية هي نتيجة مسببة عن ترك الخلافة ثانيا، ولو عكس الأمر في إتيان الجمل، أي لو قال مثلا: ﴿لَسَفَيْتُ آخِرَهَا بِكَأْس أولها ولَأَلْقَيْتُ حَبْلَهَا عَلَى غَارِبَهَا"، فلربا يُفهم من السقاية تعمده في القيام بعمل ما، وليست مسبَّبة عن ترك تولى الأمر.

فضلا عن الإشارة بهذه الجملة (وَلَسَقَيْتُ آخِرَهَا بِكَأْس أوها)، التي تحيل إلى ما تقدم، تبين مدى ارتباط النص بعضه ببعض ارتباطا مفهوميا، لا يمكن الوقوف عليه في ضوء الروابط السطحية للنص.

ج. الترتيب للاشتراك في الوصف: ويقصد به أنّ صاحب النص قد يراعى التقارب العددي، فيقدم جملة على أخرى، أو أن تتفق جملتان في وصف واحد، ومن ذلك ما جاء في قوله: «فَلَجًا نَهَضْتُ بِالْأَمْر نَكَثَتْ طَائِفَةٌ وَمَرَقَتْ أُخْرَى وَقَسَطَ آخَرُونَ»، إذ قد جاء في

وهـذه النتيجـة الأخـيرة المسببَّة عــا تقدمها، كانت هي أيضا سببا في عدم ترك الأمر، أي إنّ الذي لم يحقق «لَأَنْقَيْتُ حَبْلَهَا عَلَى غَارِبَهَا»، أي امتناعها، هو بسبب تحقق ما توجب إعلى العلماء القيام بالأمر بعد ثبوت الحجة عليهم، وهذا المعنى متقرَّر لنتيجة الاستعمال لـلأداة (لـولا)(٢٠). لكن من لطافة الترتيب السببي

ما جاء بعد ذلك في قوله: «لَأَلْقَيْتُ حَبْلَهَا عَلَى غَارِجَا وَلَسَقَيْتُ آخِرَهَا بِكَأْسِ أُولِهَا »؛ إذ إنَّ الجملة الثانية هي مترتبة على الأولى، ومسبَّبة عنها، أى أنَّه (ﷺ) لا يقوم بفعل السقاية الحقيقية، وإنَّما المقصود من ذلك أنَّ إلى ترك الخلافة وإهمالها ثانية، الذي استعار له بجملة «لَأَلْقَيْتُ حَبْلَهَا ۱۳۲ عَلَى غَارِبَهَا»، يكون سببا ليؤدي إلى نتيجة أن يسقى آخرها بكاس أولها، أي أن ترك الخلافة مرة ثانية يؤدى إلى ما أدى الترك الأول، وهو أن يصبح الناس في (طخية عمياء)،

وبإسناد مختلف أن الرسول الكريم (بين أخر: أن عليا (الله سيقاتل الناكثين والقاسطين والمارقين، وجلّ هـذه الروايات التي ذكرت هذه الفئات الثلاثة تكاد تتفق على هذا التسلسل، من ذلك ما نُقل في حديث عنه (بيالي) مع أم سلمة، يقول فيه: «... يا أُمَّ سَلَمَةَ إسمعى وَاشْهَدي هذا عَلِيٌّ بنُ أبي طالِب سَيِّدُ الْمُسلِمينَ، وإمامُ الْتَّقينَ، وقائِـدُ الغُرِّ المُحَجَّلينَ، وقاتِلُ النَّاكِثينَ وَالقاسِطِينَ وَالمارقينَ...»(٥٧)، لكن مع كشرة التواتر في سماع الحديث، في أوقات ومناسبات مختلفة، الذي هو يتفق مع التسلسل التاريخي للحروب التي حدثت فيما بعد، إلَّا أنّ أمير المؤمنين ( اللي الصه المتقدم قد عدل عن هذا الترتيب.

فأشار إلى الناكثين أولا: وهم الذين بايعوه، ثم نكثوا بيعته، وقادوا حربا، وهي التي عرفت بحرب

الجمل، وتعد أول حرب في خلافته، وقد قيل: إن عددهم ما بين عشرين إلى ثلاثين ألفا، ثم بعد ذلك ذكر المارقين، وهو من المروق، أي خرجوا من الدين، مثل خروج السهم من القوس، وهم الخوارج، الذين قاتلهم الإمام (الله بحرب النهروان، وكانوا لا يزيدون على اثنى عشر ألفا(٥٠)، وأما القاسطون: فهم الذين خرجوا عن الدين وجاروا في الحق، وهم أصحاب معاوية، وقد قاتلهم الإمام (الله بحرب صفين (٩٥) قبل وقعة النهروان، ونقلت الروايات أن قتلی معرکة صفین فقط، من اتباع معاوية، وليس من الجيش بأكمله، بلغ خمسة وأربعين ألفــا(٦٠)، وأمــا 🦚 عدد جيش معاوية فقيل: تسعون الفا، وقيل: مائة وعشرون ألفا، وبلغت أيام القتال ما يربو على مائة يـوم ونيف، خلاف المعركتي الجمـل

والنهروان اللتين لم يتجاوز وقتهمها

إلَّا بضعة أيام(٦١١)، ولذا يرى الباحث

أن صاحب النص عدل عن الترتيب التاريخي، مؤخرا المعركة الثانية وهي (معركة صفين) لما فيها من كثرة القتل وأيام الحرب، الذي أثقل كاهل الأمة الإسلامية، ولذا أفردها إبالوصف قائلا (آخرون)، خلاف للجملة الثانية في ترتيب النص 🥻 أعلاها، وهيي (ومرقت أخرى) التي عطفها على الجملة الأولى، قاصدا بها طائفة أخرى، فجمع بين الأولى والثانية لتقارب عددهم، أو لأنها اشتركا بلفظ واحد وهو طائفة، ولكن حين كان العدد يفوق ثلاثة أضعاف الناكثين والمارقين، أخرهم في الذكر، ولم يعبر عنهم بطائفة، 🊺 فقال: (وقسط آخرون)، فجاء اللفظ

متسلسلا مع الكثرة، مما جعل جمل ١٣٤ النص أكثر تداخلا واحتباكا، مما لو قيل مشلا: (فنكثت طائفة، وقسط طائفة أخرى).

د. الترتيب لمشاكلة المعنى:

وهو أن يقدم إحدى الجمل على الأخرى، لوجود مناسبة ومشاكلة في المعنى بين الجملة الأولى وما يتقدمها، ونظيره هو تقديم الجملة «إنْ أَشْنَقَ لَمَا خَرَمَ» في قوله: «فَصَاحِبُهَا كَرَاكِب اَلصَّعْبَةِ إِنْ أَشْنَقَ لَها خَرَمَ وَإِنْ أَسْلَسَ لَهَا تَقَحَّمَ»، إذ لا ضير لو قال مشلا: (فصاحبها كراكب الصعبة إن أسلس لها تقحم، وإن أشنق لها خرم)، لكن قدم الشنق، وهو الشد والسحب بقوة على السلس، وهو تركها وإرخاء زمامها، فناسب ذكر القوة أولا مع اللفظ المتقدم عليها، وهي الصعبة، وهذا يجعل النص أكثر احتباكا.

#### الخاتمة

تبين من دراسة النص المتقدم في ضوء معيار الحبك النصى مدى التواشج المفهومي والارتباط الدلالي آخرون، ومرقت أخرى، أو مرقت على وفق المحاور التي حددها الباحث في دراسته، مما يمكن القول إنّ تلك الأبعاد الدلالية لا يمكن

إليه بعض الباحثين، إلّا أن هذه الدراسة قد عضدت ببعض الأدلة في اختيار هذا المصطلح.

اما في المفهوم العام لغاية هذا أو النصوص يمكن أن تتخلى عن النص ففي ضوء هذه الدراسة، الربط السطحي، ومع ذلك لا يلحظ يمكن القول إنّ صاحب النص لم يبادر إلى نصه هذا بغية التحسر على النص دلاليا، إلَّا أنَّ تخلى النص عن ما فاته من أمر الخلافة، بقدر ما أراد أن يميط اللثام عن حقائق، ربيا لم يشهدها، أو التبس أمرها على من كان في ساحة الخطاب، مبينا أسباب السطحية لا تعطى تفسيرات صمته في الدفاع عن حقه، بأسلوب يرقى إلى غاية الدقة والارتباط بكيفية مخصوصة، وإنها ذلك هو والتاسك بين جمل النص، مما آل من مستلزمات الحبك النصى، مع إلى منع تقديم إحدى الجمل على الأخرى، فاحتبك أوله بآخره،

الوقوف عليها والاهتداء إليها، إذا اكتفت أن تنحو الدراسات في بيان الارتباط السطحي للنص (السبك).

وقد تبين أيضا أن بعض الجمل عيبًا أو تفككا إذا تماسك أو ارتبط الربط المفهومي مع وجود الأدوات السطحية يزيل النص عن نصيته. ومما اتضح أيضا أن الروابط دلالية لترتب النص، أو إخراجه الإشارة قبل كل ما تقدم أن الحبك هو الاصطلاح الأنسب مثلها ذهب ومقاله بمقامه.

### الهوامش

1. ينظر: نسيج النص: ١٤- ١٦، نحو آجرمية للنص الشعري- دراسة في قصيدة جاهلية، سعد مصلوح، بحث: ١٥٣، والنحو العربي بين نحو الجملة ونحو النص مثل من كتاب سيبويه، الدكتور يوسف سليان عليان، بحث: ١٩١-

ينظر: نحو النص اتجاه جديد في الدرس النحوي، أحمد عفيفي: ٧٥ الهامش (١٣٥).
 ينظر: النص والخطاب والإجراء: ١٠٣.

٤. المصدر نفسه: ١٠٢.

ه. ينظر: النص والخطاب والاتصال، محمد العبد: ٧١.

٦. ينظر: نحو النص اتجاه جديد في الدرس النحوي: ٩٩.

٧. ينظر: النص والخطاب والإجراء: ١٠٣، ولسانيات النص مدخل إلى انسجام النص، محمد الخطابي: ١١-٢٥، ونحو النص اتجاه جديد في الدرس النحوي: ١٠٦ - ١٣٩، ومدخل إلى علم النص، محمد الأخضر الصبيحي: ٨٦- ٩٦، وأصول المعايير النصية في التراث النقدي والبلاغي عند العرب، رسالة ماجستير، عبد

٨. ينظر: النص والخطاب والإجراء: ١٠٣،

الخالق فرحات شاهين: ٥٤.

النص والخطاب والاتصال: ٧١، ولسانيات النص مدخل إلى انسجام النص: ١١- ٢٥، ونحو النص اتجاه جديد في الدرس النحوي: ١٠٦- ١٠٩، وأصول ١٠٩، ومدخل إلى علم النص: ٨٦- ٩٦، وأصول المعايير النصية في التراث النقدي والبلاغي عند العرب: ٥٤.

٩. النص والخطاب والإجراء: ١٠٣.

١٠. المصدر نفسه: ١٠٤.

11. ينظر: النص والخطاب والإجراء: 10، واتجاهات لغوية معاصرة في تحليل النص: سعيد حسن بحيري: 19، وعلم اللغة النصي بين النظرية والتطبيق، الدكتور: صبحي إبراهيم الفقي: 10،

١٢. النص والخطاب والإجراء: ١٠٤.

۱۳. ينظر: مدخل إلى علم النص: ١٠٠ – ١٠٢.

1. ينظر: النص والخطاب والإجراء: ١٠٥، ومعيار الإعلامية لدى روبرت دي بوجراند وتجلياته في القرآن الكريم: دراسة دلالية، بحث منشور، نئ حنان مصطفى ومحمد إخوان بن عبد الله: ٥.

10. ينظر: النص والخطاب والإجراء: ١٠٣، ولسانيات النص: ٣٤، ونحو آجرمية للنص الشعري- دراسة في قصيدة جاهلية: ١٥٧، وفي مفهوم النص ومعايير نصية القرآن دراسة نظرية،

سنة السادسة-العدد ١٢٠-٢١ع١هـ / ٢٠٢١

بحث في مجلة جامعة الموصل: ١٨٤.

١٦. ينظر: النص والخطاب والاتصال: ٧٩.

١٧. البديع في نقد الشعر: ١٦٣.

۱۸. المصدر نفسه: ۱۲۳.

١٩. مقاييس اللغة: ٢/ ١٣٠.

٠٠. تهذيب اللغة، الأزهري: ٤/ ٦٨.

٢١. التحرير والتنوير، ابن عاشور: ٢٦/ ٣٤١.

٢٢. مقاييس اللغة: ٣/ ١٣٦.

٢٣. أصول المعايير النصية في التراث النقدي

والبلاغي عند العرب: ١٢٣.

۲٤. ينظر: حبك النص منظورات من التراث العربي، محمد العيد، بحث: ٥٨ - ٦٣.

٢٥. ينظر: النص والخطاب والإجراء: ١٠٣.

٢٦. ينظر: لسانيات النص:١٣.

٢٧. ينظر: تحليل الخطاب: ٢٣٣.

۲۸. المصدر نفسه: ٥ – ٦.

٢٩. حبك النص: ٥٥.

٣٠. ينظر: مدخل إلى علم النص: ٨٦.

٣١. ينظر: نحو اجرومية للنص الشعرى: ١٥٤.

٣٢. النص والخطاب والإجراء: ١٠٣.

٣٣. ينظر: نحو النص اتجاه جديد في الدرس النحوى: ١٠٢.

٣٤. النص والاخطاب والإجراء: ١٠٣.

٣٥. ينظر: المصدر نفسه، وتحليل الخطاب: ٢٣٤-

٢٣٦، واتجاهات لغوية معاصرة، حسن بحيري: ١٥٢، ومدخل إلى علم النص: ٨٦- ٨٦، ونحو النص اتجاه جديد في الدرس النحوي: ١٠١- ١٠٠، وعلم اللغة النصي: ٨، وعناصر الاتساق والانسجام النصي قراءة نصية تحليلية في قصيدة "أغنية لشهر أيار" لأحمد عبد المعطي حجازي، الدكتور يحيى عبابنة والدكتورة آمنة صالح الزعبي بحث في مجلة جامعة دمشق: ٥٣٨.

٣٧. هو جمال الدين الحسن بن يوسف بن علي بن المطهر الحلي (١٣٢٥م) هو أحد كبار الفقهاء، ويُقال له العلامة حتى كاد يختص لقب العلامة

به دون غیره.

٣٦. النص والخطاب والإجراء: ١٠٣.

٣٨. عبد الله بن عباس بن عبد المطلب بن هاسم (٦٩ هـ)، صحابي وفقيه وإمام في التفسير، ولد قبل الهجرة بثلاث سنين، وكان النبي محمد ( الله عنه الدعاء لابن عباس فدعا أن يملأ الله جوفه عِلمً وأن يجعله صالحاً.

۳۹. أعشى قيس وهو أبو بصير ميمون بن قيس بن جندل (۷هـ): والبيت من قصيدة طويلة له، هجى فيها علقمة ابن علانة بن عوف، ومدح عامر بن الطفيل، الديوان: ۱٤٧.

٠٤. وفي رواية أخرى وفسق آخرون.

٤١. منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة،

ص بعلوم كتاب نهج البلاغة وبسيرة الإمام علي عليه السلام وفكره

.77 /٣

٥٠. النص والخطاب والإجراء: ١٠٣.

٥١. شرح نهج البلاغة: ١/ ٤٤٧-٤٤٨، ومنهاج
 البراعة في شرح نهج البلاغة: ٣/ ١١٤-١١٥.

٥٢. ينظر: المصدر نفسه: ١/ ١٩٤ – ٤٤٨.

٥٣. ذكر الباحث سابقا أننا في هذا البحث لا نتناول الكنايات أو غيرها، إذا قيل إن المراد برينحدر عني السيل) فيه كناية عن العلوم. ١٤٤٠.

٥٥. المصدر نفسه: ١/ ٤٤٦.

٥٦. ينظر: مغنى اللبيب، ابن هشام: ١/ ٥٢١.

٥٧. بحار الأنوار، المجلسي: ٢٢/ ٢٢٢.

٥٥. ينظر: الإمام علي ( الله ) وحروب التاويل-

دراسة دينية تاريخية عسكرية معاصرة، الحسين أحمد السيد: ٥٨٧.

٥٩. منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة: ٣/

.91 -9.

٦٠. ينظر: حقيقية الخلاف بين الصحابة في معركتي الجمل وصفين وقضية التحكيم،
 الدكتور علي محمد الصلابي: ١٠٥.

٦١. ينظر: الامام على وحروب التأويل: ١٣.

الخوئي: ٣/ ٣٤- ٩٥، إنها كانت الإحالة إلى هذه

الصفحات لأن صاحب الكتاب لم يذكر الخطبة

في موضع واحد وإنها قسمها إلى ستة أقسام، فلا يبدأ بقسم حتى ينتهي من شرح القسم الذي

٤٢. الصحاح في اللغة: ٤/ ١٥٠٣.

27. وهو "أننا نربط ما يقال بها نعرف، وإن قدرا من المقدرة على الاستدلال يؤول إلى تقاليد (وأعراف مرتبطة بنوع الخطاب"، حبك النص:

۰۰٧

٤٤. ينظر: تحليل الخطاب: ١٤٥.

٥٥. ينظر: شذا العرف: ٨١.

٤٦. تحليل الخطاب: ١٤٥.

٤٧. كتاب الصناعتين، أبو هالال العسكري:

.181

٤٨. إذ إن أحد الوجوه أن ضمير الهاء في

(صاحبها) يعود على الخلافة، ومنهم من يقول

ٱنها تعود على (حوزة). ينظر: منهاج البراعة في

شرح نهج البلاغة: ٣/ ٦٢، وشرح نهج البلاغة، البحراني: ١/ ٤٣٣.

٤٩. ينظر: منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة:







#### ر و افد البحث

- أساس البلاغة: أبو القاسم محمود بن عمرو بن أحمد، الزمخشري جار الله (٥٣٨هـ)، تح: محمد باسل عيون السود، ط/ ١، دار الكتب العلمية، بيروت- لبنان، ١٤١٩ هـ- ١٩٩٨ م. - الإمام على ( الله ) وحروب التأويل - دراسة دينية تاريخية عسكرية معاصرة: الحسين أحمد السيد، ط/ ١، دار العلوم، د-م، ٢٠٠٩م. - بحار الأنوار: الشيخ محمد باقر المجلسي

(١١١٠هـ)، ط/٢، مؤسسة الوفاء، بسروت-

لبنان، ١٤٠٣هـ.

- البديع في نقد الشعر: أبو المظفر مؤيد الدولة مجد الدين أسامة بن مرشد بن على بن مقلد بن نصر بن منقذ الكناني الكلبي الشيزري (٥٨٤هـ)، تح: الدكتور أحمد أحمد بدوى، الدكتور حامد عبد المجيد، مراجعة: الأستاذ إبراهيم مصطفى، د- ط، الجمهورية العربية المتحدة- وزارة الثقافة والإرشاد القومى، د-م، د-ت.

- التحرير والتنوير «تحرير المعنى السديد وتنوير العقل الجديد من تفسير الكتاب المجيد: محمد الطاهر بن محمد بن محمد الطاهر بن عاشور التونسي (١٣٩٣هـ)، د- ط، الدار التونسية للنشر، تونس،١٩٨٤ هـ.

- تحليل الخطاب: ج. ب. براون وج. يول، ترجمة

وتعليق: الدكتور محمد لطفي الزليطي والدكتور منس التريكي، د- ط، جامعة الملك سعود، الرياض- المملكة العربية السعودية، ١٤١٨هـ-۱۹۹۷م.

- تهذيب اللغة: محمد بن أحمد بن الأزهري الهـروی، أبـو منصـور (۳۷۰هـ)، تـح: محمـد عوض مرعب، ط/ ١، دار إحياء التراث العربي، بيروت- لبنان، ٢٠٠١م.

- حقيقية الخلاف بين الصحابة في معركتي الجمل وصفين وقضية التحكيم: الدكتور على محمد الصلابي، د-ط، دار ابن الجوزي، القاهرة-مے ، د-ت.

- ديوان الأعشى الكبير: ميمون بن قيس (٧هـ)، شرح وتعليق: الدكتور محمد حسين، د- ط، مكتبة الأدب بالجماميزت، د-م، د-ت.

- شذا العرف في فن الصرف: أحمد بن محمد بن أحمد الحملاوي (١٣١٥هـ)، قدم له وعلق عليه: الدكتور محمد بم عبد المعطى، د- ط، دار ً

الکتاب، د- م، د- ت.

- شرح نهج البلاغة: كمال الديس ميشم بن على

بن ميشم البحراني (٦٧٩هـ)، ط/ ١، نور الهدى، قم- إيران، ١٤٢٧هـ.

- الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية: أبو نصر إسماعيل بن حماد الجوهري الفارابي (٣٩٣هـ)،

تح: أحمد عبد الغفور عطار، ط/ ٤، دار العلم للملايين- بيروت، ١٤٠٧ هـ- ١٩٨٧ م.

- علم اللغة النصى بين النظرية والتطبيق دراسة تطبيقية على السور المكية: الدكتور صبحى إبراهيم الفقي، د-ط، دار قباء للطباعة والنشر، القاهرة، ٢٠٠٠م.

- كتاب الصناعتين: أبو هلال الحسن بن عبد الله بن سهل بن سعيد بن يحيى بن مهران العسكري ((٠٠١هـ)، تح: على محمد البجاوي ومحمد أبو الفضل إبراهيم، د- ط، المكتبة العنصرية، بيروت- لبنان، ١٤١٩ هـ.

- لسانيات النص مدخل إلى انسجام النص: محمد خطابي، ط/ ١، المركز الثقافي العربي، بيروت، ١٩٩١م.

- مدخل إلى علم النص ومجالات تطبيقه: محمد الأخضر الصبيحي، د-ط، الدار العربية للعلوم، الجزائر، د- ت.

- مغنى اللبيب عن كتب الأعاريب: جمال الدين ابن هشام الأنصاري (٧٦١هـ)، قدم له: حسن حمد، أشرف عليه: إميل بديع يعقوب، ط/ ١، دار الكتب العلمية، بيروت- لبنان، ١٩٩٨م.

- مقاييس اللغة: أبو الحسين أحمد بن فارس بن زكريا (٣٩٥هـ)، تح: عبد السلام محمد هارون، د-ط، دار الفكر، د-م، ١٣٩٩ هـ- ١٩٧٩م.

- منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة: المحقق الحاج ميرزا حبيب الله الهاشمي الخوئي، ضبط وتحقيق: على عاشور، ط/ ١، دار إحياء التراث العربي، بيروت- لبنان، ٢٠٠٣م.

- نحو النص اتجاه جديد في الدرس النحوي: الدكتور أحمد عفيفى، ط/ ١، مكتبة زهراء الشرق، القاهرة، ٢٠٠١م.

- نسيج النص بحث في ما يكون به الملفوظ نصا: الأزهر الزناد، ط/ ١، المركز الثقافي العربي، بيروت، ١٩٩٣م.

- النص والخطاب والاتصال: الدكتور محمد العبد، د- ط، الأكاديمية الحديثة للكتاب الجامعي، القاهرة- مصر، ٢٠١٤م.

- النص والخطاب والإجراء: روبرت دي بو جراند، ترجمة الدكتور تمام حسان، ط/ ١، عالم الكتب، القاهرة، ١٩٩٨م.

## الرسائل والأطاريح

- أصول المعايير النصة في التراث النقدي والبلاغي عند العرب، رسالة ماجستير، عبد الخالق فرحان، جامعة الكوفة، ٢٠١٢م.

#### البحوث

- اتجاهات لغوية معاصرة في تحليل النص: سعيد حسن بحبري، مجلة علامات في النقد، السعودية، المجلد (۱۰)، الجزء (۳۸)، ۲۰۰۰م.

وتجلياته في القرآن الكريم دراسة دلالية: نع حنان مصطفى ومحمد إخوان بن عبد الله، مجلة الدراسات اللغوية والأدبية، د-م، العدد الأول،

السنة العاشرة، يونيو/ ٢٠١٨م.

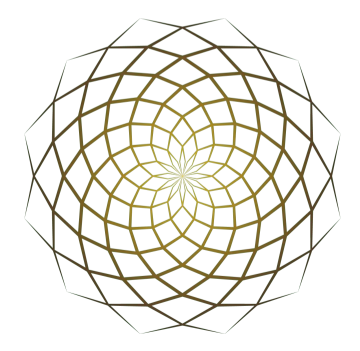
- نحو آجر مية للنص الشعري- دراسة في قصيدة جاهلية: سعد مصلوح، مجلة فصول، مصر، المجلد (۱۰)، العدد (۲+۱)، ۱۹۹۱م.

- النحو العربي بين نحو الجملة ونحو النص مثل من كتاب سيبويه: الدكتور يوسف سليان عليان، المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد (۷)، العدد (۱)، كانون الثاني ۲۰۱۱م.

- حبك النص منظورات من التراث العربي: - معيار الإعلامية لدى روبرت دى بوجراند محمد العبد، مجلة فصول، مصر، العدد (٥٩)،

> - عناصر الاتساق والانسجام النصى قراءة نصية تحليلية في قصيدة "أغنية لشهر أيار" لأحمد عبد المعطى حجازى: الدكتور يحيى عبابنة والدكتورة آمنة صالح الزعبي، مجلة جامعة دمشق، المجلد (۲۹)، العدد (۱+۲)، ۱۳۰۲م.

> - في مفهوم النص ومعايير نصية القرآن دراسة نظرية: أ. د. بـشرى حمـدي البسـتاني وم. د. وسـن عبد الغنى المختار، مجلة أبحاث كلية التربية الأساسية، جامعة الموصل، المجلد ١١، العدد ١.





## ثنائية الحق والباطل في خطب نهج البلاغة للإمام علي (هيه) دراسة في إنتاج المعنى

The dichotomy of rightness and falsehood in Nahj al-Balagha sermons by Imam Ali (p b u h), a study in the production of meaning

أ. م. د. جاسم عبد الواحد راهي الحميد
 كلية العلوم الإسلامية – جامعة كربلاء
 م. م باسم شعلان خضير الصالحي
 مديرية تربية النجف الأشرف

Assist. Prof. Dr. Jassim Abdul Wahid Rahi Al-Hamid
College of Islamic Sciences - University of Karbala
Assist. Teacher. Basem Shaalan Khudair Al-Salhi
Directorate of Education in Najaf

## النازية)

## ملخص البحث

لنهج البلاغة سمات وخصائص أسلوبية عالية المضامين، توضح خصائص الأسلوب في كلام الإمام على (الله على الله على الله الخصائص التلون البديعي الذي يقوم على الجمع بين الشيئين في الكلام على حذو واحد، فيكون الكلام مشتملاً على لفظين بينهما علاقة في المعنى، وهذه العلاقة تتوضح في التضاد والتقابل والمشاكلة والمجانسة والاشتراك، فهذا الأسلوب يقوم على مبدأ (الثنائية) هو فنٌ بديع ذو تأثير خالص متميز، يتجلى هذا التأثير في أنه يجمع بين الأضداد وهذا الجمع يخلق صوراً ذهنية ونفسية متعاكسة يوازن فيها بينها عقل القارئ ووجدانه فيتبين ما هو حسن منها ويفصله عن ضده. وتطبيقًا لهذا الفن البديعي؛ يقف البحث على ثنائية الحق والباطل في كلام الإمام على (الله البين المعاني المتحققة والصور الفنية المنتجة بهذه الطريقة الأسلوبية إذ إن البناء التركيبي الثنائي والأداء الأسلوبي في خطاب نهج اللاغة يكشف بوضوح حضوراً بارزاً لثنائية الحق والباطل المتقابلة بالتضاد بمعنى أن كل واحد منهم يمثل ضداً للآخر، فالقارئ لنهج البلاغة يجد أن الكتاب ينتظم فيه كثير من الثنائيات المتضادة إلا أن إمعان النظر يرينا أنها في مجملها تمثل تقابلاً بين ثنائية الحق والباطل، إذ يتجلى هذا المبدأ في أغلب تلك الثنائيات. لهذا كان اختيار هذه الثنائية كونها أصلاً دلالياً ومعنى عميقا لعدد من الدلالات والمعاني التي سيكشفها البحث.

## Abstract

Nahj Al Balagha (The Rhetoric approach), new system of cooperation between the two countries, which is to be used in the context of the development of the two countries. This technique is based on the principle of (binary), a brilliant art with a distinct, pure effect, which is reflected in its combination of opposites and this combination creates opposite mental and psychological images that balance the mind and the heart of the reader, and it shows what is good and separates it from it. In accordance with this intuitive art, the search is based on the double right and the wrong in the words of Imam Ali (peace be upon him). To demonstrate the meanings achieved and the artistic images produced in this stylistic way, as the two-dimensional structure and the stylistic performance in the rhetoric of the approach clearly reveal a prominent presence of the dual right and opposite-wrong, which means each represents an opposite to the other. The reader of the rhetorical approach finds that the book is organized by many opposing duals, but closer attention is seen as a whole, a relationship between the double right and the wrong, as this principle is reflected in most of those duals. This is why choosing this duo as a semantics asset and a profound meaning to a number of implications and meanings that the research will reveal.

تمنى بطوم كتاب نهج البلاغة ويسيرة الإمام علي شه السلاء وفكره

ثنائية الحق والباطل في خطب نهج البلاغة للإمام علي (الليل) دراسة في إنتاج المعني........للنكر المنكر المُّقَدِّهُ لَهُ

> الحمد لله الـذي بـه نبـدأ، وعليـه نتوكل، وإليه المعاد، والصلاة والسلام على أهل الصلاة والسلام، محمد وآله الكرام.

> > أمّا بعد:

حَنِيْفاً فِطْرَةَ الله التي فطر النّاس عليها ﴾ [الروم: ٣٠].

نعم، فالإنسان مجبول على حب الخير، وأي خير بعد معرفة الله سبحانه وتعالى ومعرفة دستور الإسلام (القرآن الكريم)، ذلك الكتاب السماوي العظيم، والنور الإلهـي الساطع، وكذلك معرفة كلام الرسول الأعظم محمد ( الله ال ومعرفة كلام الأئمة الأطهار (ﷺ) ولا سيها من الأئمة كلام سيد البلغاء الذي جمع في كتاب رائع تحت مسمى (نهج البلاغة) ذلك الكتاب الذي لا يزال يفتر للباحثين عن وتشده إلى الاستهاع وتحبب له

مكنون الإعجاز البلاغي ويمدهم بتحف الكنوز المعرفية فوقفنا في هذه الصفحات على ظاهرة الثنائية في كلام الإمام على (الله ولسعة الموضوع اخترت ثنائية الحق والباطل بوصفها أنموذجا يسير عليه الباحثون لتقصى قال تعالى: ﴿فَأَقِمْ وَجْهَكَ للدِّيْنِ هذا الموضوع فوسم البحث بعنوان: (ثنائية الحق والباطل في خطب نهج البلاغة للإمام على (المله) - دراسة في انتاج المعنى)، وقد اقتضت طبيعة البحث أنْ يقسم على تمهيدٍ ومبحثين؟ جاء التمهيد على قسمين تناولت في الأول منهما أهمية كتاب نهج البلاغة وقيمته الأدبية ثم تلاه القسم الثاني وفيه تم توضيح مصطلح الثنائية وكيفية تحققها في الكلام وما تنتجه من قيمة بلاغية تظهر في أنواع التضاد والمقابلة والمشاكلة فتعطى الأسلوب الأدبى كثيرا من المناغمة التى تطرب المتلقى وتثير عواطف

القراءة، ثم جاء المبحث الأول الذي خصص لبيان مفهوم الحق والباطل في نهج البلاغة وفيه اتضح أن الحق ما كان موجوداً مثل (القوانين المسيطرة على نظام الخلقة). والباطل ما ليس موجـوداً وهـذا يتحقـق في عـدد مـن الأمور وردت في كلام الإمام ( الله الأمور وتم الوقوف على شواهد من كلهاته الخالدة، أما المبحث الثاني فقد خصص لتجليات المعنى لدلالة ثنائية الحق والباطل وظهوره في ثنائيات متقابلة في المعنى يتجسد فيها مفهوم الحق والباطل وقد وقف البحث على سبع ثنائيات هي: المعرفة والجهل، والضلالة والهدى، والدنيا والآخرة، والجهاد والقعود، والجنة والنار، والهوى والعقل، والفتنة والدين؛ وختم البحث بخاتمة بيّنت خلاصة البحث، وأهم المسائل التي

توصّل إليها البحث ثم جاءت قائمة

المصادر لتحدد روافد البحث.

وما يسعنا بعد هذا إلا أنْ نشكر الله سبحانه ونرجو منه أن يوفقنا لكل ما يجبه ويرضيه عنا ويجعلنا عباداً مخلصين له في أرضه ونكون قد قدّمنا ثمرة تجنى لوقتها لمن أفاء تحت أغصان اللغة العربية، ونسأله تعالى أن يتجاوز عن أخطائنا إنه غفور رحيم وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

#### التمهيد

# القسم الأول: أهمية نهج البلاغة ومكانته وساته:

كتاب نهج البلاغة هو مجموع ما اختاره الشريف الرضي (ت ٤٠٦هـ) من خطب ورسائل وحكم مولانا أمير المؤمنين علي بن أبي طالب (الله).

وشمل إحدى وأربعين ومئتين خطبة، وتسع وسبعين كتاباً، وثهاني وأربعين حكمة، وليس هذا كل كلام أمير المؤمنين ( الميلي )؛ لأن الشريف

الرضى كان قد اختار ما ارتأته نفسه،

علي عليه السلام وفكره

ثنائية الحق والباطل في خطب نهج البلاغة للإمام علي (اللير) دراسة في إنتاج المعنى.................... بن أبي طالب (الله على قمة الأدب الإسلامي مشالاً رائعاً ومتفردا لما أنتجه الأدباء الإسلاميون على مرّ العصور من ذلك الأدب الرفيع. ومن هنا يحاول هذا البحث أن يستظهر سمة أسلوبية جاءت في كلام الإمام على ( الله عن طريق خطبه في كتاب نهج البلاغة، متخذاً

في هـذا الاسـتظهار منهجـاً أسـلوبياً يتهايز في أسسه وأصوله عن مناهج النقد الأدبي الأخرى. بوصفها دراسة تعمل على كشف التركيب الضددي والجدلية التي تتخلله حتى تصبح منطلقاً لوعى نقدي أعمق لا يكتفيى بمحاولة فهم الظواهر الفنية من حيث هي حركة على السطح أفقية، بل يغوص في بنيتها الضدية ليجلو طبيعة هذه الثنائية الفاعلة التي تتراشق فيها موضوعات مختلفة وأساليب متعددة. فالتحليل لهذه الثنائية لا يكتفى بمجرد فهمها بل

وثمة خطب لم يذكرها كما هو الحال مع خطبة اللؤلؤة، وخطبة البيان(١)، وكان المسعودي (ت ٣٤٦هـ) قد ذكر أنّ للإمام أكثر من أربعمئة خطبة بقوله: «والذي حفظ الناس من خطبه في سائر مقاماته أربعمئة خطبة 🥻 ونيفاً وثهانين»(۲).

لنهج البلاغة سات وخصائص أسلوبية عالية المضامين، بينت خصائص أسلوب الإمام على (الله)، الذي من مزاياه أنه أسلوب ذو نفس عالِ ينساب بسرعة، ويتلون مع حال المخاطب، و «عليه مسحة، وطلاوة من الكلام الإلهي، وفيه المنبوي (٣)، ونفحة من الكلام النبوي (٣)، فقد كان الإمام على ( الله الطالب الأول في مدرسة القرآن، وتحت رعاية معلمها النبى المصطفى محمد ( الله عنه الإمام ( الله عنه الله على الله عنه الله على الله عنه الله عنه الله على الله عنه ا محاكاة تلك المدرسة وذلك المعلم. يتربع نهج البلاغة للإمام على

عن الكون والحياة والإنسان وهو

.....أ. م. د. جاسم عبد الواحد راهي الحميد/م. م باسم شعلان خضير الصالحي

وبهذا يكون الأدب الإسلامي جنسا يقوم على أسس وقواعد

الديمومة والثبات من جهة وانفتاح

على قوى التجديد والتغيير والتحول

من جهة أخرى (٧).

يتعدى ذلك إلى إبراز شبكة من الفكرى أو الخط التصوري العام العلاقات بينها فقد تكون هذه العلاقات علاقات نفى وإثبات وتوافق وتناقض أو تناغم وتنام(٤). ويكتمل الجمال المضموني في أدب نهج البلاغة بم يوازنه من جمال التعبير والأسلوب الفني الملائم فهو يحقق التوازن المطلوب بين الشكل والمضمون في العمل الأدبي. وهذا كله يكتسب هذا الأدب صفته العالمية ويجتذب اهتمام الإنسان في أقطار المعمورة، ويصبح أنموذجاً راقياً للأدب العربي. وما ينبغى التأكيد عليه من مظاهر التوازن في الأدب عامة، هو التوازن بين الثابت والمتغير في هــذا الأدب «فالجانــب الفني في نظرية الأدب هو الجانب المتغير وهو الجانب الذي قد يغتني بما يتوصل إليه الإبداع الفني في أصقاع الأرض كافة. والمجال الذي تتمذهب فيه نظرية الأدب هو المجال

وألهم الأدباء والبلغاء والعلماء فكان دليلاً للنقاد، كونه التزم بالواقع ولم يضع في أتون الترهات وينجرف في متاهات الأفكار الضالة والأهواء الفاسدة والخيالات السقيمة، بعيداً عن رحاب الإيمان والتقوى ومراقبة الخالق العظيم فيها يصدر عنه سبحانه وتعالى، ولا بديل ينعش البشرية إلا في الأدب الإسلامي، أدب العقيدة والرسالة والواقع والحقيقة والمعرفة والجهاد في سبيل الله كما تجده في نهج البلاغة.

القسم الثاني: الثنائية مفهوماً و مو ضوعاً:

الثنائية لغة يقال: «ثنى الشيء ثنياً: ردَّ بعضه على بعض، والاثنان ضعف الواحد. فأما قوله تعالى: ﴿لَا تَتَّخِلُوا إِلْهَائِنِ اثْنَائِنِ ﴾ (٩)، فمن التطوع المشام للتوكيد وذلك أنه قد غَنِي بقوله إلهين عن اثنين وإنها فائدته التوكيد والتشديد ونظره

ثنائية الحق والباطل في خطب نهج البلاغة للإمام على (اللِّين ) دراسة في إنتاج المعنى................ اللُّنْتَرَا رصينة له أعرافه الأدبية التي تبلورت عبر بدهيات لا تقبل النقاش مع نزعة تميل إلى التجدد؟ فنجده في الأدب الإسلامي من العمق والاصالة والصفاء والصدق والفضيلة والمتعة وكل حق وخير وجمال يرسخه التصور الإسلامي في لنفس الأديب المؤمن بالله ورسوله. فمن الحق «أن الإيمان وصفاء النفس والاشتغال بالله والعزوف عن الشهوات يمنح صاحبه صفاءً حسّاً ولطافة نفس وعذوبة روح ونفوذاً إلى المعاني الدقيقة واقتداراً على التعبير البليغ، فتأتي كتابته كأنها قطعة من الله المالية المالية المواجمة المواجمة المراجمة المراجم المراجمة ا خفيفة على النفس مشرقة الديباجة لطيفة السبك بارعة التصوير»(^). وخير مثال للأدب الإسلامي ما تجده في كتاب نهج البلاغة لأمير المؤمنين (الله الكتاب الذي

أخرس البلغاء وفقع عين البلاغة

قُولُه تعالى: ﴿ وَمَنَاةَ الثَّالِثَةَ الْأُخْرَى ﴾ الثنائية اصطلاحاً:

(١٠) أكد بقوله الأخرى وقوله تعالى: ﴿ فَإِذَا نُفِخَ فِي الصُّورِ نَفْخَةٌ وَاحِدَةٌ ﴾ (۱۱) فقد علم بقوله نفخة أنها واحدة

فأكَّد بقوله واحدة والمؤنث ثنتان تاؤه مبدلة من ياء ويدل على أنه

من الياء أنه من ثنيت لأن الاثنين قد ثني أحدهما إلى صاحبه وأصله

ثنى يدلك على ذلك جمعهم إياه

على أثناء وقوله ثاني اثنين أي هو أحد اثنين »(١٢). «وثني الشيء جعله

اثنين، وجماء القوم مثنى مثنى أي

اثنين اثنين (١٣) وثنيت الشيء بالتثقيل

جعلته اثنين»(١٤). وسمّى فاتحة

الكتاب مثاني في قوله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَلَقَدْ آتَيْنَاكَ سَبْعًا مِنْ الْمُشَانِي

وَالقرآن الْعَظِيمَ ﴾(١٥). قال وسمّى

القرآن مثاني لأن الأنباء والقصص

ثنيت فيه ويسمّى جميع القرآن

مثاني أيضاً لاقتران آية الرحمة بآية العـذاب(١٦).

إن فكرة الثنائية فكرة قديمة ترجع إلى بداية الخلق الأولى، عندما خلق الله تعالى آدم (الله)، وخلق له من جنسه حواء تؤنس وحشته، وتبدد وحدته، وأدخلها الله تعالى الجنة ليبدآ رحلة الحياة معاً في ثنائية تكون أول ثنائية للجنس البشري، لكن الشيطان أزلِّها فأخرجها الله تعالى من الجنة، حيث قال تعالى: ﴿ وَقُلْنَا يَا آدَمُ اسْكُنْ أَنْتَ وَزَوْجُكَ اجُّنَّةَ وَكُلَا مِنْهَا رَغَدًا حَيْثُ شِئْتُمَا وَلَا تَقْرَبَا هَلِهِ الشَّجَرَةَ فَتَكُونَا مِنْ الظَّالِينَ \* فَأَزَهُّمَا الشَّيْطَانُ عَنْهَا فَأَخْرَجَهُمَا مِمَّا كَانَا فِيهِ ﴿(١٧).

ومن هنا نشأت ثنائية أخرى تحدد السلوك البشري هي الخير والشر التي تمثلت بدخولهما الجنة والعيش في نعيمها ولذائذها وخروجها منها بعد الخطيئة التي حرفت مسارهما عن طريق الخير وأوامر الرب. «والثنائي من الأشياء

ثنائية الحق والباطل في خطب نهج البلاغة للإمام علي (اللله في إنتاج المعنى........................... ما كان ذا شقين»(١٨)، والثنائية هي فيكون الكلام مشتملاً على لفظين

للكون، كثنائية الأضداد وتعاقبها، أو ثنائية الواحد وغير المتناهي، أو ثنائية عالم المثل وعالم المحسوس عند الفيثاغوريين»(١٩). وقد تكون العلاقة التقابلية الثنائية قائمة على التضادبين مدلولات حديها، لذلك فإن حدى هذه العلاقة الضدية «لا يجتمعان في شيء واحد من جهة واحدة المراكب وقد تكون العلاقة

التقابلية الثنائية غير ضدية تقوم على التوافق والتكامل بين حديها، فالثنائية القائمة بين الرجل والمرأة، الله الثنائية القائمة بين الدال والمدلول 📢 فالدال هو الصوت، والمدلول هو

المعني.

البديع أنواعاً من المحسنات المعنوية التي تقوم على الجمع بين الشيئين في الكلام على حذو واحد(٢١١)،

«القول بزوجية المبادئ المفسّرة بينها علاقة في المعنى وهذه العلاقة تتوضح في التضاد والتقابل والمشاكلة والمجانسة والاشتراك، وعما ذكره البلاغيون من هذه العلاقات بوصفها أنواعا من المحسنات المعنوية هو الطباق والمقابلة والتضاد فهذه الأنواع تقوم على الجمع للفظتين في كلام أو بيتٍ من الشعر واحد، ويكون بين اللفظتين علاقة وارتباط في المعنى (٢٢).

لقد أدخل لفيف من علماء البلاغة في فن الطباق أسلوب المقابلة والتضاد والمشاكلة، ومن هؤلاء العلماء القزويني في الإيضاح الذي قال: ودخل في المطابقة ما يخص باسم المقابلة وهي أن يأتي المتكلم لقد ذكر البلاغيون في باب علم بمعنيين متوافقين ثم يقابلهمها (٢٣)، وتترتب المقابلة من طباق وملحق به؟ مقررين أن المقابلة أعم من المطابقة؛ وهي التنظير بين الشيئين وبين ما

يخالف وما يوافق بينها، فالمطابقة لا التركيبي الثنائي والأداء الأسلوبي في تكون إلَّا بالأضداد والمقابلة تكون خطاب نهج اللاغة يكشف بوضوح بالأضداد وغس الأضداد ولكنها بالأضداد أعلى رتبة وأعظم موقعاً. إن الأسلوب الذي يقوم على مبدأ الثنائية هو فنٌ بديع ذو تأثير خالص متميز، يتجلى هذا التأثير في أنه يجمع بين الأضداد وهذا الجمع يخلق صوراً ذهنية ونفسية متعاكسة يوازن فيا بينها عقل القارئ ووجدانه فيتبين ما هو حسن منها ويفصله عن ضده. ومن هنا فإن هذا الفن البديعي يستوى بحد ذاته معرضاً للمعاني الذهنية والنفسية والعقلية المتنافرة فتترك في الشعور آثاراً عميقة بأسلوبها الموازن المقارن. وتطبيقا لهذا الفن البديعي؛ وسوف يقف الباحث على ثنائية الحق والباطل في كلام الإمام على (اللي اليبين المعاني المتحققة والصور الفنية المنتجة

ملذه الطريقة الأسلوبية إذ إن البناء

حضوراً بارزاً لثنائية الحق والباطل المتقابلة بالتضاد بمعنى أن كل واحد منها يمثل ضداً للآخر فالحق ضده الباطل (٢٤)، وينتظم في نهج البلاغة كشير من الثنائيات المتضادة إلا أن إمعان النظر يرينا أن التقابل بين الحق والباطل يتجلى في أغلب تلك الثنائيات. لهذا كان اختيار هذه الثنائية كونها أصلاً دلالياً ومعني عميقا لعدد من الدلالات والمعاني التي سيكشفها البحث.

فلو قلنا مثلاً إن هناك ثنائية الدنيا والآخرة وثنائية التوحيد والـشرك وثنائية الإيمان والكفر وثنائية العقل والجهل وثنائية الصدق والكذب وغيرها. من الثنائيات الموجودة في نهج البلاغة، إلا أن هذه الثنائيات يمكن أن يندرج خطابها ضمن موضوعات الحق والباطل المذكورة

كاذىــة.

فالبنية الضدية في الثنائيات تشحن الخطاب في نهج البلاغة بالحركة التي «تستوعب في صلبها مفارقات الحياة وكل ما فيه يوحي بحركة الجدل التي تعتمل في الواقع»(٥٠). فالمخاطب لم يع وعياً كاملاً بالشيء إلا قدَّم له نقيضه مثلها لم يع بالجهال الإإذا قدمنا له الوجه الآخر للحقيقة ألا وهو القبح (٢٠).

### المبحث الأول

## ثنائية الحق والباطل في نهج البلاغة

يعرف الحق بأنه (عبارة عن

الواقعيات) (۲۷)، ويقسم على قسمين:
عالم الحق التكويني؛ والمراد به واقعيات
عالم الوجود. والحق التشريعي:
والمراد به القوانين الإلهية التي
شرعت من أجل الفرد والجماعة في
ضوء المصالح والكفاءات الذاتية
والاكتسابية (۲۸). ونقيض الحق الباطل
الذي «يتمثل بالخيال والسراب

نهج البلاغة. النائيات تشحن في عالم التصور والوهم الم المنية الضدية في الثنائيات تشحن في عالم التصور والوهم الم المحت وعلى طاب في نهج البلاغة بالحركة هذا يمكن أن نقول أن الحق ماكان في «تستوعب في صلبها مفارقات موجوداً مثل (القوانين المسيطرة على نظام الخلقة). والباطل ما ليس

موجوداً بل يزعمون حوله مزاعم

إن ما هو موجود ولا بد أن يكون له وجود مثل (العدالة والنظام العام) هو الحق، وإن ما هو موجود ويجب ألا يكون له وجود، مثل (الظلم والجور، والانحرافات الخلقية، والاعتداءات البشرية، والمزاعم الكاذبة و...) هو الباطل. فالباطل يتجسد في العرقلة لجميع القوانين المنصوص عليها إلهياً محاولاً التمرد عليها.

شرعت من أجل الفرد والجهاعة في إذن المقابلة بين الحق والباطل هي ضوء المصالح والكفاءات الذاتية (مقابلة ضدين لا واسطة بينهها) (٣٠٠). ولل وتقيض الحق الباطل أي لا وجود لطريق وسط بينهها. وقد اللذي "يتمثل بالخيال والسراب بين القرآن الكريم الهدف من إرسال

الرسل هو إقامة الحق وقهر الباطل، أما الباطل فهو الزائل الذي لا بقاء لأن على أساسها يقوم العدل مصرحاً بذلك الباري سبحانه وتعالى في كتابه الكريم بقوله: ﴿ يَا دَاوُودُ إِنَّا جَعَلْنَاكَ خَلِيفَةً فِي الْأَرْضِ فَاحْكُم بَيْنَ النَّاس بالْحُقِّ ﴾(٣١).

> تتجلى ثنائية الحق والباطل في نهج البلاغة في صورة صراع بين الخير والشر. فالحق يمثل الخبر والباطل يمثل الشر، فالعلاقة بينها قائمة على النفى والتناقض لأن الحق هو الواقع والباطل هو السراب الذي لا وجود له فيحسبه الظمئان ماءً وهو في حقيقته لم يكن شيئاً، وقد صور القرآن الكريم هذا الصراع وبين نتائجه بقوله سبحانه وتعالى: ﴿ كَذَلِكَ يَضْرِبُ اللهِ الْحُبِيُّ وَالْبَاطِلَ فَأَمَّا الزَّبَدُ فَيَذْهَبُ جُفَاء وَأَمَّا مَا يَنفَعُ النَّاسَ فَيَمْكُثُ فِي الأَرْضِ كَذَلِكَ يَضْرِبُ الله الأَمْشَالَ ﴿ (٣٢). فالحق هو الثابت الباقى دائم وأبدا،

له أو أن فترة بقائه مدة محدودة. ومن هنا فقد اكتسبت الذات الإلهية التي تعد أعظم من كل واقع أول اسم وهو الحق والإنسان كلم اقترب من الله فهو على الحق وكلم ابتعد عنه سبحانه وتعالى اقترب من الباطل (٣٣).

كثيراً ما تعرض الإمام علي ( ( الله الثنائية ملاحظاً أن الناس قد أخذت تبتعد عن طريق الحق وتروج الباطل خدمة لمصالحها لذلك يخاطب الناس ناصحاً لهم بعدم الاستهاع إلى الغيبة والتسرع ورمي الناس بالباطل والتفريق بين 🥬 الحق والباطل قائلاً: «أَيُّهَا النَّاسُ مَنْ عَرَفَ مِنْ أَخِيهِ وَثِيقَةَ دِين وَسَدَادَ طَريق فَلَا يَسْمَعَنَّ فِيهِ أَقَاوِيلَ الرِّجَالِ أَمَا إِنَّهُ قَدْ يَرْمِي الرَّامِي وَتُخْطِئُ السِّهَامُ وَيُحِيلُ الْكَلَامُ وَ بَاطِلُ ذَلِكَ يَبُورُ وَاللهُ سَمِيعٌ وَشَهِيدٌ أَمَا

إِنَّهُ لَيْسَ بَيْنَ الْحُقِّ وَالْبَاطِلِ إِلَّا أَرْبَعُ الانحراف في المجتمع وإعلاء كلمة أَصَابِعَ »(٣٤). وقد وضح عليه السلام معنى القول المتقدم واختصره قائلاً «الْبَاطِلُ أَنْ تَقُولَ سَمِعْتُ وَالْحُقُّ أَنْ تَقُولَ رَأَيْتُ»(٥٥).

> فهذا يدل دلالة واضحة على أن ما تسمعه يحتاج إلى الدليل والشاهد. <sup>ا</sup>أما ما تراه فلا يحتاج إلى أي شاهد أو دليل لأن الدليل عليه هو عينه التي رأى بها.

فدعوة الإمام ( الله عريحة إلى تثبيت أسس الحق وهد الباطل من أساسه كانت من واجبه الذي وكله الله إليه لكونه خليفة المسلمين يقول ﴿ (طِلِمُّ): «اللهِمَّ إِنَّـكَ تَعْلَـمُ أَنَّـهُ لَا يَكُـن الَّذِي كَانَ مِنَّا مُنَافَسَةً فِي سُلْطَانِ وَلَا الْتِهَاسَ شَيءٍ مِنْ فُضُولِ الْحُطَام وَلَكِنْ لِنَرِدَ المُعَالِمَ مِنْ دِينِكَ وَنُظْهِرَ الْإَصْلَاحَ في بلَادِكَ فَيَأْمَنَ المُظْلُومُونَ مِنْ عِبَادِكَ وَتُقَامَ المُعَطَّلَةُ مِنْ حُدُودِكَ»(٣٦). فمهمة الإمام (الله) هي تصحيح

ثْنِائية الحق والباطل في خطب نهج البلاغة ِللإِمام علي (اللِّيلِّ) دراسة في إنتاج المعني.......للَّيْأَيُّ الحق وإزهاق الباطل إذ يرجع الإمام ( الله السبب في عدم أخذ الحق مكانه الطبيعي وذلك لتخاذل بعضهم عن نصرته يقول (الله): «أَيُّهَا النَّاسُ لَوْ لَمْ تَتَخَاذَلُوا عَنْ نَصْر الحُقِّ وَلَمْ تَهنُوا عَنْ تَوْهِينِ الْبَاطِل لَمْ

يَطْمَعْ فِيكُمْ مَنْ لَيْسَ مِثْلَكُمْ وَلَمْ يَقْوَ مَنْ قَوِيَ عَلَيْكُمْ لَكِنَّكُمْ تِهْتُمْ مَتَاهَ بَنِي إِسْرَائِيلَ وَلَعَمْرِي لَيُضَعَّفَنَّ لَكُمُ التِّهُ مِنْ بَعْدِي أَضْعَافًا بِهَا خَلَّفْتُمُ الحُـقَّ وَرَاءَ ظُهُورِكُمْ»(٣٧). فكان في خطابه (الله عشيراً ما يعظم بسلوك طريق الهدى وإن قبل سالكوه كما يقول «أَيُّهَا النَّاسُ لَا تَسْتَوْحِشُوا فِي طَريقِ الْهُدَى لِقِلَّةِ أَهْلِهِ "(٣٨). فطريق الحق وهو الطريق الوحيد الذي من تبعه نجى ومن تخلف عنه هلك وهوى؛ يقول (إلله): «أَيُّهَا النَّاسُ مَنْ سَلَكَ الطَّرِيقَ الْوَاضِعَ وَرَدَ

المُاءَ وَمَنْ خَالَفَ وَقَعَ في التِّيهِ "٣٩).

.....أ. م. د. جاسم عبد الواحد راهي الحميد/ م. م باسم شعلان خضير الصالحي

# المبحث الثاني: تجليات المعنى لثنائية الحق والباطل في نهج البلاغة

ومما تجدر الإشارة إليه أن العلاقة وثيقة بين الحق والإيهان والتوحيد والصدق والنور والخير والعلم والوضوح لأن في كل ذلك سعيا نحو الاستقرار وهو المبدأ الذي يسعى العاقل إلى بلوغه وهو ما أكده وأراده الإمام على ( الله في كلماته كونه المحرك والدافع وراء خطابه كونه الوسيلة الوحيدة لتحقيق السعادة في الدارين.

وفي المقابل فإن هناك علاقة وثيقة بين الباطل والكفر والشرك والكذب والظلام والشر والجهل التي أراد الإمام ( الله عن المخاطَب تجنبها والكف عنها والابتعاد عنها وعدم الخوض فيها لأن في كل منها منزلقا

فتأكيد الإمام (الله على ضرورة الاستقرار المتمثل في السعي خلف عدم الاستيحاش في طريق الحق السراب. لقلة سالكيه وأنس الناس للسير في طريق الباطل لكثرة سالكيه لهو دليل واضح على كثرة أتباع الباطل وقلة أتباع الحق إلا أن الكثرة ليست هي الدليل على الصواب فطريق الباطل سرعان ما يتدهور ويؤذي سالكه فحكومة الباطل سرعان ما تتلاشى لأنها تستند على أسس واهية.

وقد أشار الإمام ( الله المعنى نفسه في إحدى خطبه وهو يخاطب أحد الصحابة بقوله: «لَا يُؤْنِسَنَّكَ إلَّا الحُـقُّ وَلَا يُوحِشَـنَّكَ إِلَّا الْبَاطِـلُ »(٤٠). فيكون غرض الإمام على (الله) من إيراد ثنائية الحق والباطل ما هو إلّا وضع الأمور موضعها بسبب كثرة البصائر الزائغة عن الحق، فحقيقة الصراع بين الحق والباطل هو صراع بين الاستقرار المتأتي من إصابة الواقع والاضطراب وعدم

وهو المبدأ الذي لا يسعى إلى بلوغه أي عاقب .

وسوف نستعرض بعض هذه العلاقات عبر ذكر بعض المعاني التي خرجت إليها دلالة ثنائية الحق والباطل والتي وردت في كلام الإمام على (المليخ) في نهج البلاغة وبحسب

المطالب الآتية.

أولاً: المعرفة والجهل:

يقول (هِلِيُّ) في صفة خلق آدم (هِلِيُّ) في صفة خلق آدم (هِلِيُّ) «ثُمَّ نَفَخَ فِيهَا مِنْ رُوحِهِ فَمَثُلَتْ إِنْسَاناً ذَا أَذْهَانٍ يُجِيلُهَا وَجُوارِحَ يَخْتَدِمُهَا وَجُوارِحَ يَخْتَدِمُهَا وَجُوارِحَ يَخْتَدِمُهَا وَجُوارِحَ يَخْتَدِمُهَا اللهُ وَالْبَاطِلِ (١٤).

فالمعرفة أشرف صفة اختص بها الإنسان وأقوى سلاح يتحصن به ويدافع به عن نفسه وأشرف أنواع المعرفة الخالق سبحانه وتعالى ومعرفة الحقائق التي بينها

(الله المعنى دراسة في النتاج المعنى دراسة في العزير، للإنسان وسطرها له في كتابه العزير، فالمعرفة تكشف الأسرار وما يتوجب على العبد أن يتبعه من أجل الوصول إلى الحقيقة. فبالمعرفة يستطيع المكلف

إلى الحقيقة. فبالمعرفة يستطيع المحلف أن يعرف أصول التفسير ويستطيع بها أن يدرك مغازي الأحاديث ومفادها. ويقدر على إدراك أسرار الكلام ودقائق معانيه.

ثانياً- الضلال والهدى.

ومن خطبة له (هلي وهي من أفصح كلامه (هلي وفيها يعظ أفصح كلامه (هلي وفيها يعظ الناس ويهديهم من ضلالتهم ويقال إنه خطبها بعد قتل طلحة والزبير، فقال «مَا شَكَكْتُ فِي الْحُقِّ مُذْ أُرِيتُهُ لَم يُوجِسْ مُوسَى (هي خِيفَةً عَلَى نَفْسِهِ يُوجِسْ مُوسَى (هي خِيفَةً عَلَى نَفْسِهِ بَلْ أَشْفَقَ مِنْ غَلَبَةِ الجُهّالِ وَدُولِ بَلْ أَشْفَقَ مِنْ غَلَبَةِ الجُهّالِ وَدُولِ الضَّلَالِ الْيَوْمَ تَوَاقَفْنَا عَلَى سَبِيلِ الحُقِّ وَالْبَاطِلِ مَنْ وَثِقَ بِهَاءٍ لَمْ يَظْمَأُ »(٢٤).

يقول الإمام ( الله ): إن موسى لما أوجس الخيفة بدلالة قوله تعالى: ﴿ فَأَوْجَسَ فِي نَفْسِهِ خِيفَةً مُّوسَى ﴾

وإناخاف الفتنة والشبهة الداخلة على الناس عند إلقاء السحرة حبالهم وعصيهم فخيل إليه من سحرهم أنها تسعي (١٤).

وقد تابع الخوئيُّ ابن أبي الحديد في توجيه دلالة (أشفق)، إذ قال: «أشفقَ بصيغة التفضيل صفةُ خيفةٍ، ويُحْتَمَل أَنْ يكونَ بصيغة الماضي واستدراكاً على سابقه، أي لم يوجسْ موسى خيفةً على نفسه، ولكنه أشفقَ من غلبة الجهال»(٥٤)، ومن تدبّر سياق الخطبة التي ورد فيها هذا النص، يترجَّح أنَّ دلالة (أشفق) فعلٌ ماض دال على معنى الاستدراك بعد النفى، لا أنه اسم تفضيل، فالإمام (الله يتأسى بموسى (الله) وقد اتهمه مَن اتهمه بالخيفة من نحن وأنتم (٤٦). السحرة، فبيّن الإمام (الملينية) لمخاطبيه ثالثاً - الدنيا والآخرة أنه لا يخاف على نفسه، بل يخشى غلبة أهل الجهل، معتبراً في ذلك

(٢٥). لم يكن ذلك الخوف على نفسه بحال موسى ( الله )، ولا شك في أن حمل النص على هذه الدلالة ينزِّه النبي موسى (الله على البيرائه مما نُسِب إليه من الخيفة، وكذلك هو الإمام ( ( لله الم الله على نفسه من الأعداء الذين نصبوا له الحبائل ورصدوا له المكائد وسعّروا عليه نيران الحرب، وإنها الخوف من أن يفتتن المسلمون بشبهتهم وتمويهاتهم فتقوى دولة

أما في ساعة خطبته وهي بعد أن قتل السحرة وأوئدت الفتنة بقتل أصحابها فيقف أمير المؤمنين (الله) قائلاً (اليوم تواقفنا...) تواقف القوم على الطريق: أي وقفوا كلهم عليها؛ يقول اليوم اتضح الحق والباطل وعرفنا أصحاب الفتنة

الضلال وتغلب كلمة الحق.

جاء في كلام له (ﷺ) لأبي ذر (رحمه الله) لما أخرج إلى الربذة: «يَا أَبَا ذَرِّ

ثنائية الحق والباطل في خطب نهج البلاغة للإمام علي (اللِّيِّ) دراسة في إنتاج المعنى................. الذي هو غير الدنيا وأهلها وهو الله والآخرة. فقد جعل قبوله لدنياهم باطلاً وأمره أن يستوحش منه بل أن لا يستوحش من غيره، وتركه لدنياهم حقاً يجب أن يستأنس به وهو الآخرة وما بعد الحق إلا الضلال.

## رابعاً- الجهاد والقعود

ومن كلام له (الله عليه بألا يتبع طلحة والزبير ولا يرصد لها القتال وفيه يبين عن صفته بأنه كَالضَّبُع تَنَامُ عَلَى طُولِ اللَّهُم حَتَّى يَصِلَ إِلَيْهَا طَالِبُهَا وَيَخْتِلَهَا رَاصِدُهَا وَلَكِنِّي أَضْرِبُ بِالْمُقْبِلِ إِلى الْحُقِّ المُدْبِرَ عَنْهُ وَبِالسَّامِعِ الْمُطِيعِ الْعَاصِيَ الْمُرِيبَ أَبَداً حَتَّى يَأْتِي عَلَيَّ يَوْمِى فَوَ الله مَا زِلْتُ مَدْفُوعاً عَنْ حَقِّى مُسْتَأْثَراً عَلَيَّ مُنْذُ قَبَضَ الله نَبِيَّهُ [بَيْنَهُ] حَتَّى يَوْم النَّاسِ هَـذَا»(٤٨).

في هذه الخطبة صورة تمثيلية رائعة

إنَّكَ غَضِبْتَ لله فَارْجُ مَنْ غَضِبْتَ لَهُ إِنَّ الْقَوْمَ خَافُوكَ عَلَى دُنْيَاهُمْ وَخِفْتَهُمْ عَلَى دِينِكَ فَاتْرُكْ فِي أَيْدِيهِمْ مَا خَافُوكَ عَلَيْهِ وَاهْرُبْ مِنْهُمْ بِهَا خِفْتَهُمْ عَلَيْهِ فَمَا أَحْوَجَهُمْ إلى مَا مَنَعْتَهُمْ وَمَا أَغْنَاكَ عَيَّا مَنَعُوكَ وَسَتَعْلَمُ مَن الرَّابِحُ غَداً وَالْأَكْثَرُ حُسَّداً وَلَوْ أَنَّ السَّاوَاتِ وَالْأَرَضِينَ كَانَتَا عَلَى عَبْدٍ رَتْقاً ثُمَّ اتَّقَى اللهَ لَجعَلَ اللهُ لَـهُ مِنْهُا عَخْرَجاً لَا

يُؤْنِسَنَّكَ إِلَّا الْحَـقُّ وَلَا يُوحِشَنَّكَ إِلَّا

الْبَاطِلُ فَلَوْ قَبلْتَ دُنْيَاهُمْ لَأَحَبُّوكَ

وَلَوْ قَرَضْتَ مِنْهَا لَأُمَّنُوكَ (٤٧). نرى أنه ( الله الدنيا فانية ومولية بسرعة، والآخرة باقية، وأن اتباع أهواء النفس ومشتهياتها الدنيوية تصدعن الحق الباقى ومنه الآخرة، وطول الأمل يشغل الإنسان بالدنيا وينسيه الآخرة. ولهذا ينهي أبا ذر رضوان الله عليه عن قبول دنيا الحاكمين وأمره أن يستوحش

منها لأنها باطل، وأن يستأنس بالحق

17.

ومعرفته وقد صور غايته الكلامية بصورة من يتحايل على صيد فريسته العنيدة بأسلوب المخادعة وهي صورة صائد الضبع؛ يأتي صائد الضبع إلى وجرها فيضرب بعقبه الأرض عند باب مغارها ضرباً خفيفاً وذلك هو اللدم.

يقول خامري أم عامر مراراً بصوت ليس بشديد: أي نادميها وساميها وكررى القول عليها. فتنام على ذلك فيدخل إليها الصائد فيجعل الحبل في عراقيبها ويجرها فيخرجها من وجرها.

يقول الإمام على (إليه): إن حرب جهاد الناكثين أصبح واجباً ولا يصح القعود والسكوت لحيلهم وأفعالهم وأقوالهم، وسأحارب من عصاني حتى أموت؛ فبلا أقعد عن الحرب والانتصار لنفسى وسلطاني فيكون حالي مع القوم كحال الضبع

تظهر براعة الإمام (الله وسعة علمه مع صائدها فأكون قد أسلمت نفسي فذلك هو فعل الأحمق العاجز، ثم يعقب على كلامه بأن الاستئثار عليه ( الله التقلب عليه أمر لم يتجدد الآن ولكنه كان منذ أن قبض بالخلافة وغصبهم حقه فيها (٤٩). خامساً- الجنة والنار:

وهذه الثنائية فيها إشكالية عقدية وهي أن الجنة والنار كلاهما حق وبذلك لا تشترك في الدلالة المجملة مع ثنائية الحق والباطل بوصف أن كل ركن من لفظى التركيب يقابل معنى اللفظ الذي يناظره، وهذا صحيح من الجانب العقدي أما غاية 🎊 البحث هو بيان دلالة ثنائية الألفاظ التي تستند إلى التقابل لتكون سمة أسلوبية في كلام المبدع وما ينتج عن هذه السمة من قوة تأثيرية على الفكر والنفس. فضلاً عن وجود قرينة أخرى تلازمية وهي أن الجنة

175

ثنائية الحق والباطل في خطب نهج البلاغة للإمام على (اللِّين ) دراسة في إنتاج المعنى................ (اللَّين ال عاقبة لأهل الحق والنار عاقبة لأهل والغاية النار فإن فيه مع فخامة اللفظ وعظم قدر المعنى وصادق الباطل؛ من هذا الجانب نبين كيفية ورود هذه الثنائية في كلام الإمام على

التمثيل وواقع التشبيه سرا عجيبا ومعنى لطيف وهو قوله (الله) والسبقة الجنة والغاية النار فخالف بين اللفظين لاختلاف المعنيين ولم يقل السبقة الناركم قال السبقة الجنة لأن الاستباق إنها يكون إلى أمر محبوب وغرض مطلوب وهذه صفة الجنة وليس هذا المعنى موجودا في النار نعوذ بالله منها فلم يجز أن يقول والسبقة الناربل قال والغاية النار لأن الغاية قد ينتهى إليها من لا يسره الانتهاء إليها ومن يسره ذلك فصلح أن يعبر بها عن الأمرين معا فهى في هذا الموضع كالمصير والمآل قَالَ الله تعالى: ﴿قُلْ تَمَتَّعُوا فَإِنَّ مَصِيرَكُمْ إلى النَّارِ ﴾ ولا يجوز في هذا الموضع أن يقال سبْقتكم بسكون الباء إلى النار فتأمل ذلك فباطنه عجيب وغوره بعيد لطيف وكذلك

جملة من القضايا جاء في أولها "الحمد لله غير مقنوط من رحمته" وفيها أحد عشر تنبيها يقول فيها: «أَلَا فَاعْمَلُوا في الرَّغْبَةِ كَمَا تَعْمَلُونَ في الرَّهْبَةِ أَلَا وَإِنِّي لَمْ أَرَ كَاجُّنَّةِ نَامَ طَالِبُهَا وَلَا كَالنَّارِ نَامَ هَارِبُهَا أَلَا وَإِنَّهُ مَنْ لَا يَنْفَعُهُ الْحُقُّ يَضُرُّهُ الْبَاطِلُ وَمَنْ لَا يَسْتَقِيمُ بِهِ الهُدَى يَجُرُّ بِهِ الضَّلَالُ إلى الرَّدَى »(٥٠). قال السيد الشريف رضى الله 🎶 عنه: وأقول إنه لو كان كلام يأخذ بالأعناق إلى الزهد في الدنيا ويضطر إلى عمل الآخرة لكان هذا الكلام وكفي به قاطعا لعلائق الآمال وقادحا زناد الاتعاظ والازدجار ومن أعجبه قوله ( الله الا وإن اليوم المضار وغدا السباق والسبقة الجنة

قال ( الله في خطبة له بين فيها

نام طالبُها»<sup>(۲۵)</sup>.

أكثر كلامه ( الله اله وفي بعض النسخ عدم الخوف مثل عمله وإخلاصه وقد جاء في رواية أخرى والسنبقة الجنة بضم السين والسبقة عندهم اسم لما يجعل للسابق إذا سبق من مال أو عرض والمعنيان متقاربان لأن ذلك لا يكون جزاء على فعل الأمر المذموم وإنما يكون جزاء على فعل الأمر المحمود.

> فالإمام يعقد مقارنة بين المنفعة والمضرة وتلازم الحق بالنفع على نقيض الباطل الذي يتالازم مع الضرر. وما تؤول إليه هذه الملازمة من أن النفع هو نتيجة الهداية والردى الذي هو نتيجة الضلال. فالإمام يقول من أعجب العجائب من يؤمن بالجنة كيف يطلبها وينام. ومن أعجب العجائب من يوقن بالنار كيف لا يهرب منها وينام. أي لا ينبغي أن ينام طالب هذه ولا الهارب من هذه. فالإمام ( الله الله المام ( يأمر بأن يكون العبد عاملاً أيام

وانقطاعه إلى الله أيام العوارض(١٥). يبيَّن البحرانيُّ أن الضمير المجرور في (طالبها) من قول الإمام (الله) أعلاه يعود إلى المفعول به الأول للفعل (رأى) القلبي، وهو مفعولٌ مقـدَّرُ تعلَّـق بـه الجـار والمجـرور (كالجنة) والتقدير: «لم أرَ نعمةً كالجنةِ

أما الضمير في (هاربها)، فلم يرجعُه البحراني إلى (كالنار) كسابقه، وعلل ذلك بأنْ «لا تعلقَ بينه وبينها، فوجب أن يُقدَّر محذوفٌ يكون موصوفاً لكاف التشبيه، فإنها بمعنى المثل، كأنَّه قال: ما رأيتُ نقمةً مثل النار نام الهاربُ منها »(٥٥). والذي يبدو للباحث أن مرجع الضمير إلى (الجنة والنار)، فإن العاقل ينبغي أن يطلب الجنة، ويهرب من النار، لأن الخطبة للترغيب في الجنة والترهيب من النار، ولا داعيَ إلى هذا التكلُّف

ثنائية الحق والباطل في خطب نهج البلاغة للإمام على ( اللي المدين التاج المعنى..... في المعنى للتفريق بين ما يرجع إليه العصبية والهوى على تولى أقوام الضمران.

سادساً- اتباع الهوى واتباع العقل:

يخرب العالم به من الفتن و بيان هذه الفتن: "إنَّا بَدْءُ وُقُوعِ الْفِتَنِ أَهْوَاءٌ تُتَّبعُ وَ أَحْكَامٌ تُبْتَدَعُ كُغَالَفُ فِيهَا لُحِتَابُ الله وَيَتَوَلَّى عَلَيْهَا رِجَالٌ رِجَالًا عَلَى غَيْرِ دِينِ اللهُ فَلَوْ أَنَّ الْبَاطِلَ خَلَصَ مِنْ مِزَاجِ الْحُقِّ لَمْ يَخْفَ عَلَى الْمُوتَادِينَ وَلَوْ أَنَّ الَّحْقَّ خَلَصَ مِنْ لَبْسِ الْبَاطِل انْقَطَعَتْ عَنْهُ أَلْسُنُ الْمُعَانِدِينَ وَ لَكِنْ يُؤْخَذُ مِنْ هَذَا ضِغْتٌ وَمِنْ هَذَا ضِغْتُ فَيُمْزَجَانِ فَهُنَالِكَ يَسْتَوْلِي الشَّـيْطَانُ عَـلَى أَوْلِيَائِـهِ وَ يَنْجُـو الَّذِيـنَ

يقول إن المذاهب الباطلة والآراء الفاسدة التي يفتتن الناس بها أصلها اتباع الأهواء وابتداع الأحكام التي يقال بها عن عدم معرفة، ويخالف فيها كتاب الله وسنة نبيه. وتحمل

سَبَقَتْ لُحُمْ مِنَ الله الحُسْني»(٤٥).

قالوا بها على غير وثيقة من الدين ومستند وقوع هذه الشبهات امتزاج الحق بالباطل في النظر الذي هو الطريق إلى استعلام المجهولات، فلو أن النظر تخْلص مقدماته وترتب قضاياه من قضايا باطلة لكان الواقع عنه هو العلم المحض وانقطع عنه ألسن المخالفين وكذلك لو كان النظر تخلص مقدماته من قضايا صحيحة بأن كان مبنياً على فساد، لظهر فساده لطلبة الحق، وإنها يقع الاشتباه لامتزاج قضاياه الصادقة بالقضايا الكاذبة.

ولتوضيح هذه المسألة يضرب شارح النهج أمثلة عقدية لبعض المذاهب فيقول: إن فساد عقيدة من قالوا بجواز رؤية الباري سبحانه وتعالى مبنية على مقدمتين إحداهما حق والأخرى باطلة فيقولون في مقدماتهم: (إن الباري تعالى ذات

مُوجودة وكل موجود يصح أن يرى)؛ فإحدى هاتين المقدمتين صحيحة والأخرى باطلة فالتبس أمر النتيجة على كثير من الناس.

ومثال ما كانت مقدمتاه جميعها باطلة قول قوم من الباطنية: (إن الباري لا موجود ولا معدوم فكل ما يكون موجوداً ولا معدوماً يصح أن يكون حياً قادراً)؛ فالباري تعالى يصح أن يكون حياً قادراً. فهاتان المقدمتان باطلتان لا جرم أن هذه المقالة مرغوب عنها عند العقلاء. ومثال ما تكون مقدماته حقاً كلها؛ (العالم متغير وكل متغير ممكن

فالإمام ( الشيء الأهم الله الذي يمكن للشيطان أن يلج فيه جحدها وإنكا ويتحرك من خلاله فيغوي الناس وواضحة ولا ويشتت عقولهم ويوسوس في يتدخل فيها. ففوسهم. وقد ذكر القرآن الكريم على أن المس

فالعالم ممكن) فهذا مما لا خلاف فيه

عند العقيلاء.

ذُلْك بقولُه تعالى: ﴿ وَيُرِيدُ الْشَيْطَانُ الْمَا يُطَانُ الْمَا يُطَانُ الْمَا يُضِلَّهُمْ ضَلاً لا بَعِيدًا ﴾ (٥٥). وقوله تعالى: ﴿ وَزَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ أَعْمَالُمُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ السَّبِيلِ فَهُمْ لَا يَهْتَدُونَ ﴾ فَصَدَّهُمْ عَنِ السَّبِيلِ فَهُمْ لَا يَهْتَدُونَ ﴾

لقد بين الإمام علي (إلله أنه إذا امتزج في النظر الحق بالباطل وتركبت المقدمات من قضايا صحيحة وفاسدة تمكن الشيطان من الاخلال والإغواء والوسواس إلى المكلف وخيل له النتيجة الباطلة وآماله إليها. وزينها عنده بخلاف ما إذا كانت المقدمات حقاً كلها فإن الشيطان لا يقدر على أن يحيل له ما

مجال في تزيين الباطل، فالأوليات هي الشيء الأهم فلا سبيل للإنسان إلى جحدها وإنكارها إذا كانت صحيحة وواضحة ولا طريق إلى الشيطان أن بتدخل فها.

يخالف العقل الصريح؛ ولا يكون لـه 🥬

على أن المسألة لا تقف عند هذا بل

ثنائية الحق والباطل في خطب نهج البلاغة للإمام علي (إلين ) دراسة في إنتاج المعنى................ (النيائي أَخْرِجَ الحُقَّ مِنْ خَاصِرَتِهِ»(٥٨). فقُولُهُ ( اللي الفيه الغنة عالية لوصف الفتنة وتمكنها من الناس والتفافها على الدين وفيه أيضا بيان لمكانته ( الله الدين ومنزلته في رسالة الإسلام وقدرته على قيادة الشريعة فقد جعل الباطل -الذي قد أخذ يظهر في الإسلام بعد وفاة النبي محمد (يَكْنَاهُ)- شيئا مشتملاً على الحق وغالباً عليه ومحيطاً به. فلاسبيل إلى إظهار الحق إلّابه (الله) فهو يقسم إنه سيؤدي دوره الرسالي في إزهاق الباطل وإظهار الحق وإنه سيبقر الباطل ويستخرج الحق من جوف الباطل كون الحق موجودا وكامنا فيه.

وفي المعنى نفسه يقول الإمام على ( الله عند خروجه لقتال أهل البصرة: «أَمَا والله إِنْ كُنْتُ لَفِي سَاقَتِهَا، حَتَّى وَلَّتْ بِحَذَافِيرِهَا، مَا عَجَزْتُ ولا جَبُنْتُ، وإنَّ مَسِيرِي هَذَا لِثْلِهَا، فَلَأَنْقُبَنَّ ٱلْبَاطِلَ حَتَّى يَخْرُجَ

يوجب الإمام ( لي المكلف أن لا يركن إلى الأهواء فيكون أسيراً لغيره وموالياً يسلم قراراته لوليه فمن كان وليه الشيطان كان استعداده لاتباع الباطل سهلاً فمن تمرن على اتباع الهوي وزهد في تحقيق الأمور العقلية على وجهها تقليداً للأسلاف الوعبة لأتباع المذاهب المألوفة فذلك هـ و الـذي يستولى عليه الشيطان ويضله. وينجو من خالف الهوى ورغب في تحقيق الأمور وحكم العقل والشرع واتبع الله وأطاعه فكان من الذين سبقت لهم من الله الحسنى وهم الذين يتبعون 🙌 محض العقل ولا يركنون إلى التقليد

ويسلكون مسلك التحقيق وينظرون النظر الدقيق ويجتهدون في البحث عن مقدمات أنظارهم (٧٥).

# سابعاً-الفتنة والدين:

يقول الإمام على ( الله الإمام على حطبة له: «وَايْهُ الله لَأَبْقُرَنَّ الْبَاطِلَ حَتَّى اَلْخُتُ قُ مِنْ جَنْبِهِ، مَا لِي ولِقُرَيْش والله يكونَ في آخرهم، «لأنّ السائق إنّا لَقَدْ قَاتَلْتُهُمْ كَافِرِينَ، ولَأَقَاتِلَنَّهُمْ يكون في آخر الركب والجيش»(٢١). مَفْتُو نِينَ »(٩٥).

> أرجع البحراني الضمير المنصوب في قول الإمام (ساقتها) على غير مذكور، فلم يجر ذِكْرٌ صريحٌ لمدلولِه، وإنَّما يُتَحَصَّلُ ذلك المدلول من فَهْم المخاطَب، وتقدير المدلول هـو (كتائب الحرب)، لأنه المفهـوم من السياق، قال: «الضميرُ في (ساقتها) لكتائب الحرب، وإنْ لم يَجْرِ لها ذكرٌ صريحٌ، بل ما يحصل من معنى الذكر وهو الناس، فكأنه قال: فَسَاقَ الناسَ وهم يومئـذ كتائب عليه، فكنتُ في ساقتها، حتى تولت تلك الكتائب بأسرها، لم يبق مَن ىغالىه»(٦٠).

> والساقة، جمع سائق، كالقادة جمع قائد، ويصوّر لنا الإمام (إلين مكانه في ساحة الحرب، وكيف كان يطرد الكافرين من ساحة القتال، حتى

.....أ. م. د. جاسم عبد الواحد راهي الحميد/م. م باسم شعلان خضير الصالحي واختلف شرّاح النهج في إرجاع هـذا الضمير، فاحتمل الراوندي أمرين فيه: أنْ يرجعَ إلى الحرب، أو إلى الدعوة المحمدية المباركة، قال: «أما والله إن كنت لفي ساقتها...» أي: إنَّ الأمرَ والشأنَ كنتُ لفي ساقة الحرب، وهي جمع سائق أي:

كنتُ في تدبير إهلاكِ أهل الحرب

الذين يقيمون الحرب من الأعداء،

وساقة الحرب جمع سائق، يجوز أن

يكونَ ضميرُ النبوة والبعثة التي يدُلُّ

عليها قولُه: إن الله بعث محمداً (سِينَ )،

أو ضمير الدعوة النبوية، وإن لم يجر

لها ذکر ۱۲۳). على حين أرجعه محمد جواد مغنية إلى الناس في زمن النبي (المناس)، فهو ( ( قد ساقهم حتى بلغوا منازل العزة والكرامة، قال: «الضميرُ في ساقَتِها، وتولَّت بِحَذافِيرِها يعودُ إلى

ثنائية الحق والباطل في خطب نهج البلاغة للإمام على ( الله في انتاج المعنى.....

وأنَّها قد انتهت بأجمعها؟.

أما قول محمد جواد مغنية بأنه يرجع إلى الناس فبعيثٌ أيضاً، لأنه لو كان هكذا لقال: لفي ساقتهم، بضمير الجمع المذكر، كما في قوله ( ( في الخطبة نفسها قبل محلّ الشاهد: «فَسَاقَ اَلنَّاسَ حَتَّى بَوَّأَهُمْ عَكَلَّتُهُمْ، وبَلَّغَهُمْ مَنْجَاتَهُمْ، فَاسْتَقَامَتْ قَنَاتُهُمْ واطْمَأَنَّتْ صَفَاتُهُمْ».

#### الخاتمة

نستنتج من كل ما سبق أن الإمام ( ( کان کشیراً ما یعتمد علی ذکر الشيء ونقيضه فلم يكتف بذكر أحـد أطـراف الثنائيـة مـن دون ذكـر النقيض وذلك لأن التناقض والتقابل هما ديمومة الحياة وسبب معرفة الأشياء، وقد جاء في الحكمة قولهم: «وبضدها تعرف الأشياء» فالإمام الناس فيما بينهم فالبنية الضدية في الثنائيات تشحن الخطاب في نهج

الناسِ الذين ساقَهُمُ النَّبِيُّ (مِينَّهِ)، حتى بلغ بهم منازلَ العِزَّةِ و الكرامة، ويريد الإمامُ أنَّه قد ساهم في ذلك»(٦٣).

أما الخوئي فتابع البحراني في أنَّ

الضميرَ راجعٌ إلى كتائب الحَرْب (٦٤)، لأنَّه ( الله النَّا ) إنَّم خطب هذه الخطبة وهو في طريقه إلى حرب أهل الجمل، فأراد أنْ يُذَكِّرَ النَّاسِ أنَّه قاتل المشركين في أول الدعوة الإسلامية، حتى أسلموا، وكيف أنَّه هزمهم وساق كتائبهم إلى الهزيمة، فهو المناسب لكلامه (الله الخطبة. أما ما ذهب إليه الراوندي من 🎶 عود هـ ذا الضمير على الدعوة النبويـة فبعيد، إذ لم تكن البعثة لتوصف بوصف الساقة، فهذا التعبير إنما يعبّر به عن الحرب، أو الركب، ثم إنَّه لم يوضِّحْ ما معنى قول الإمام: «حتى ولّـت بحذافيرها» هل المقصود منه أنَّ الضمير يعودُ على الدعوة النبوية

إن هنالـك حـدوداً للتغـير والتجديـد يتوجب أن يقف عندها الأديب

الجاد، وإلّا سقنا معطياتنا الأدبية إلى الضياع الذي لا نصل في صحاريه المترامية إلى قطرة واحدة من ماء.

يتضح من البحث أن من معاني الحق كثيرا: فالحق هو الباقي والثابت. وكذلك الله هو الحق والحق من أسيائه. والآخرة من معاني الحق لأنها هي الثابتة والدنيا إلى زوال. وكذلك الهدى والمعرفة والعقال

والجنة وقد يشتبه بعض الناس في تمييز الحق من الباطل والسبب في

ذلك الشبهات والفتن التي قد تطرأ على ذهن الإنسان ولم يهتد لها إلى حل

بحدود علمه، ومن الأسباب أيضا

أن يفسر الإنسان الدين بآرائه من

حركة الجدل التي تعتمل في الواقع. ويظهر عبر البحث أيضاً أن الأدب الديني أو الأدب الإسلامي هو أدب رصين يقوم على نظرية محكمة لها سماتها الفنية وخصائصها الأسلوبية يقوم على الانفتاح والتقبل في موقف يميل إلى الوسطية والاتساع، وبهذا يتأكد الموقف الوسطى للنظرية الإسلامية بصدد الثابت والمتحول، في تيار الابداع الأدبي إذ يقوم على رفض السكون التام من جهة والحركة العمياء من جهة أخرى، احتراماً لعناصر الديمومة والثبات من جهة وانفتاح على قوى التجديد والتغيير والتحول من جهة أخرى.

فهو يتسم بقبول الجديد المتغير ما دام

أنه لا يرتطم ورؤيته للكون والعالم

والأشياء، ولكنه لن يضحّى -خلال

تقبله ذاك- بأي من العناصر الثابتة

ثنائية الحق والباطل في خطب نهج البلاغة للإمام على (اللِّين ) دراسة في إنتاج المعني.................

دون أن يستند إلى الدليل والحجة وإنها وهذه الدلالة كانت غير مباشرة وقد ظهرت في ثنائيات متعددة وقف بدافع الهوى وحب النفس.

يظهر البحث سمة أسلوبية لها البحث على بعض منها.

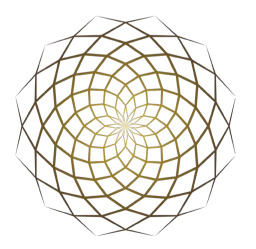
وأظهر البحث أيضا قيمة مصطلح الثنائية ودوره الإقناعي

وقد يجد القاري نتائجا أخرى عند قراءته لهذا البحث؛ ندعو الله أن نفيد يه ومنه ويجعله خالصا لوجهه وآخر دعوانا أن الحمد لله رب

مؤثر ات جمالية وإقناعية تظهر في كلام الإمام على (الليلا) وهيي سمة الثنائية التي قام البحث بتناولها وقد طبقت والتأثيري الفعال في المتلقى وكذلك على ثنائية الحق والباطل بدلالتها الدور الصوري الذي يهز النفس المعجمية اللفظية وقد تكررت هذه ويثسر الفكر.

الثنائية كثيرا في كلام الإمام ( الله الم وأفادت النصوص بفوائد وخصائص أسلوبية أوضحها البحث.

أظهر البحث بعض الثنائيات التي تدل على معنى الحق والباطل العالمين.





### .....أ. م. د. جاسم عبد الواحد راهي الحميد/ م. م باسم شعلان خضير الصالحي

(١٨) المعجم الفلسفي، جميل صليبا: ٣٧٩.

(١٩) المصدر نفسه: ٣٧٩.

(۲۰) المصدر نفسه: ۲۸۵.

(٢١) ينظر: البديع. ابن المعتز، طبعة

كراتشكوفسكي، لندن: ١٩٣٥م: ٢٦.

(٢٢) ينظـر: خزانــة الأدب وغايــة الأرب. ابــن

حجة الحمي، طبعة القاهرة- مصر، ١٣٠٤هـ: ٢٥.

(٢٣) ينظر: أنوار الربيع في أنواع البديع. ابس معصوم المدني، تحقيق: د. شاكر هادي شكر،

طبعة النجف- العراق، ١٣٨٨ هـ- ١٩٦٨ م: ١/

. ۲91

(٢٤) المنطق، محمد رضا المظفر، مؤسسة

انتشارات، دار العلم، قم: ٤٨.

(٢٥) بنية القصيدة في شعر عز الدين المناصرة.

فيصل صالح القصدي، دار مجدلاوي- عان،

الأردن، ۲۰۰۵: ۱٤٦.

(٢٦) ينظر: تـذوق النـص الأدبي وجماليـات الأداء ۚ

الفنى، رجاء عيد، دار قطري بن الفجاءة،

الدوحة - قطر، ط١، ١٤١٤هـ - ١٩٩٤م: ١٦٧.

(۲۷) نفحات الولاية -شرح عصرى لنهج

البلاغة. ناصر مكارم الشيرازي، ط٢،

٢٢٤١هـ:٢/ ٢٢١.

(٢٨) ينظر: المصدر نفسه.

### الهوامش

(١) ينظر: صوت الإمام على (الله في نهج

البلاغة: ٢/ ٦٩.

(٢) مروج الذهب، المسعودي: ٢/ ٤٣١.

(٣) الطراز، حمزة بن يحى العلوى: ٧٩.

(٤) ينظر: جدلية الخفاء والتجلي دراسة بنيوية

في شعر كمال أبو ديب، دار العلم للملايين،

بيروت، ط: ۱، ۱۹۷۹: ۱۰.

(٥) الملامح العامة لنظرية الأدب الإسلامي. د.

شلتاغ عبود: ۱۷۲.

(٦) سورة الروم: آية ٣٠.

(٧) ينظر: مدخل إلى نظرية الادب الإسلامي. د.

نجيب الكلابي: ١٤٧.

(٨) نظرات في الادب. ابو الحسن على الحسني

الندوي: ٣٣.

(٩) سورة النحل: آية ٥١.

(١٠) سورة النجم: آيـة ٢٠.

(١١) سورة الحاقة: آية ١٣.

(١٢) لسان العرب: مادة (ثني).

(١٣) المصدر نفسه: مادة (ثني).

(١٤) المصباح المنير: مادة (ثني).

(١٥) سورة الحجر: آيـة ٨٧.

(١٦) لسان العرب: مادة (ثني).

(١٧) سورة البقرة: الآيتان ٣٥- ٣٦.

تعنى بعلوم كتاب نهج البلاغة وبسيرة الإمام علي عليه السلام وفك

176

#### النائزة) ثنائية الحق والباطل في خطب نهج البلاغة للإمام على ( اللي الماه في إنتاج المعنى.....

(٢٩) نفحات الولاية -شرح عصري لنهج الخوئي: ١/ ١٣٢.

البلاغة. ناصر مكارم الشيرازي، ط٢، (٤٦) شرح نهج البلاغة: ١/ ١٦٢.

۲۲۱هـ:۲/ ۲۲۱.

(٣٠) المفاهيم معالم نحو تأويل واقعيي. محمد

مفتاح. المركز الثقافي العربي، بيروت، ط١،

. ٧ + : 1999

(۳۱) سورة ص: آية ۲٦.

(٣٢) سورة الرعد: آية ١٧.

(۳۳) نفحات الولاية -شرح عصري لنهج

البلاغة. ناصر مكارم الشيرازي، ط٢، ١٤٢٦هـ:

. ۲ ۸ / 1

(٣٥) المصدر نفسه: ٢٤٩.

(٣٦) المصدر نفسه: ٢٣٨.

(۳۷) المصدر نفسه: ۳۰۳.

(٣٨) المصدر نفسه: ٤٠٢.

(٣٩) المصدر نفسه: ٢٠٤.

(٤١) المصدر نفسة: ١/ ٧٩.

(٤٢) المصدر نفسه: ١/ ١٥٩.

(٤٣) سورة طه: ٦٧.

(٤٥) منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة،

(٤٧) المصدر نفسه: ٨/ ٣٧٢.

(٤٨) شرح نهج البلاغة: ١/ ١٧٠.

(٤٩) ينظر: شرح نهج البلاغة: ١/ ١٧٠ - ١٧١.

(٥٠) المصدر نفسه: ٢/ ٣٢١.

(٥١) شرح نهج البلاغة: ٢/ ٣٢٢.

(٥٢) المصدر نفسه: ٢/ ٦٧.

(٥٣) المصدر نفسه: ٢/ ٦٧.

(٥٤) شرح نهج البلاغة: ٣/ ١٦٦.

(٥٥) سورة النساء: ٦٠.

(٥٦) سورة النمل: ٢٤.

(٥٧) ينظر: شرح نهج البلاغة: ٣/ ١٦٦ - ١٦٧.

(٥٨) نهج البلاغة: ٧/ ٧٩.

(٥٩) نهج البلاغة (الخطبة ٣٣): ٧٠- ٧١.

(٦٠) شرح نهج البلاغة: ٢/ ١٠٤.

(٦١) شرح نهج البلاغة المقتطف من بحار

الأنوار: ١/ ١٤٦.

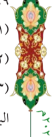
(٦٢) منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة. قطب

الدين الراوندي: ١/ ٢٣٨.

(٦٣) في ظلال نهج البلاغة. محمد جواد مغنية:

. 777 / 7

(٦٤) ينظر: منهاج البراعة: ١٠/ ٣٦.



(٣٤) نهج البلاغة: ٢٤٩.

رُ (٤٠) المصدر نفسه: ٢٣٧.

(٤٤) ينظر: شرح نهج البلاغة ابن أبي الحديد:

.711 /1



# .....أ. م. د. جاسم عبد الواحد راهي الحميد/ م. م باسم شعلان خضير الصالحي بن هبة الله المدائني الشهير بابن أبي الحديد

#### القرآن الكريم

- أنوار الربيع في أنواع البديع. ابن معصوم المدني، تحقيق: د. شاكر هادي شكر، طبعة النجف-العراق، ١٣٨٨هـ- ١٩٦٨م.
- البديع. ابن المعتز، طبعة كراتشكوفسكي، لندن، ١٩٣٥م.
- بنية القصيدة في شعر عز الدين المناصرة. فيصل صالح القصدي، دار مجدلاوي، عان- الأردن، ٢٠٠٥م.
- تـذوق النص الأدبي وجماليات الأداء الفني، رجاء عيد، دار قطري بـن الفجاءة، الدوحة-قطر، ط١، ١٤١٤هـ- ١٩٩٤م.
- جدلية الخفاء والتجلي دراسة بنيوية في شعر كمال أبو ديب، دار العلم للملايين، بيروت، ط: ١، ١٩٧٩م.
- خزانة الأدب وغاية الأرب. ابن حجة الحمي، طبعة القاهرة- مصر، ١٣٠٤هـ.
- شرح نهج البلاغة المقتطف من بحار الأنوار للعلامة المجلسي، علي أنصاريان ومرتضى حاج عليّ، طهران، ١٤٥٨هـ.
- شرح نهج البلاغة. الجامع لخطب وحكم ورسائل الإمام أمير المؤمنين علي بن أبي طالب ( الله عن الدين أبي حامد عبد الحميد

بن هبة الله المدائني الشهير بابن أبي الحديد المعتزلي (ت ٢٥٦هـ)، قدم له الشيخ حسين الأعلمي، موسوعة الأعلمي- بيروت، لبنان، ط

- صوت الإمام على (هي في نهج البلاغة، السيد
   حسن على القبانجي النجفي، مؤسسة إحياء
   التراث الشيعي.
- الطراز المتضمن لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز. يحيى بن حمزة العلوي، القاهرة، العام. ١٩١٤
- في ظلال نهج البلاغة محاولة لفهم جديد: محمد جواد مغنية، دار العلم للملايين، بيروت، ط ٢، ١٩٧٨م.
- لسان العرب، لأبي الفضل جمال الدين محمد بن مكرم بن منظور الأفريقي المصري (ت: ٧١١ هـ)، دار صادر للطباعة والنشر، بيروت، ١٩٥٥م. • مدخل إلى الأدب الإسلامي، د. نجيب الكيلاني، دار ابن حزم للطباعة – بيروت ١٩٩٢م.
- مروج الذهب ومعادن الجوهر، أبو الحسن علي بن الحسين بن علي المسعودي، دار الفكر للنشر والتوزيع، بيروت- لبنان، ١٣٩٣هـ- ١٩٧٣م.
- المصباح المنير في غريب الشرح الكبير للرافعي، تأليف العلامة أحمد بن محمد بن علي المصري الفيومي (ت: ٧٧٠هـ)، المطبعة الأميرية، القاهرة،

🧪 تعني بعلوم كتاب نهج البلاغة وبسيرة الإمام على على السلام وفكره

د. ت.

• المعجم الفلسفي، جميل صليبا، دار الكتاب تحقيق: عبد اللطيف الكوهكمري، عنيت بطبعة اللبناني، بيروت، ١٩٨٢م.

• المفاهيم معالم نحو تأويل واقعي. محمد مفتاح. • نظرات في الأدب، أبو الحسن على الحسنى المركز الثقافي العربي، بيروت، ط١، ١٩٩٩م.

> • الملامح العامة لنظرية الأدب الإسلامي، د. شلتاغ عبود، دار المعرفة.

• المنطق، محمد رضا المظفر، مؤسسة انتشارات، (د. ت). العلم، قم، (د. ت).

• منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة. قطب

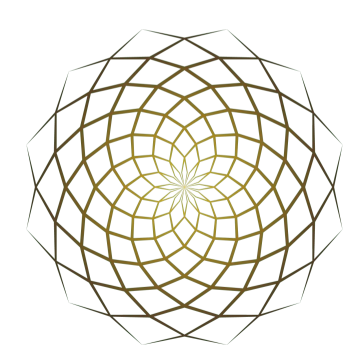
مكتبة المرعشي، قم - إيران، ١٤٠٦هـ.

الدين سعيد بن هبة الله الراوندي (ت: ٥٧٣ هـ)،

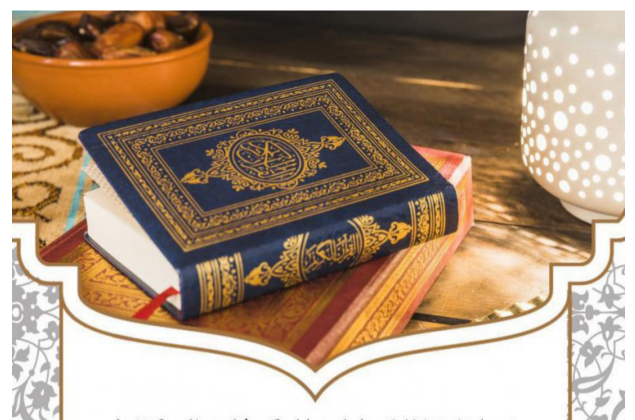
الندوي، دار البشير، عان- الأردن، ١٩٩٠م.

• نفحات الولاية - شرح عصرى لنهج البلاغة. ناصر مكارم الشيرازي، ط ٢، ١٤٢٦هـ.

• نهج البلاغة، الإمام على بن أبي طالب (الله)، مؤسسة أنصاريان- إيران- قم ٢٠٠٤م.







قَالَ الامام على (عليه السلام): الْعلْمُ ورَاثَةٌ كَرِيمَةٌ والْآدَابُ خُلَلُ مُجَدَّدَةٌ والْفِكْرُ مِرْآةٌ

صَافيَةً.

(المصدر: نهج البلاغة)





# الأبعاد الاستراتيجية لاختيار مدينة الكوفة عاصمة للدولة العربية الإسلامية (دراسة في الجغرافية السياسية)

The strategic dimensions of choosing the city of Kufa capital of the Arab Islamic state

(geopolitical study)

أ. م. د. قاسم عبد علي عذيب
 المديرية العامة لتربية ميسان

Assist. Prof. Dr. Qasim Abd Ali Atheeb General Directorate of Maysan Education ملخص البحث

توسّعت الدولة العربية الإسلامية من دولة المدينة إلى رحاب الجزيرة العربية، ثم ما لبثت أن تمددت وتوسّعت في زمن الحكّام الثلاثة الذين أتوا بعد الرسول (على) في العراق وبلاد الشام، حتى انفتحت بجناحين نحو الشرق والغرب، حيث بلاد فارس وبلاد ما وراء النهر شرقاً، كذلك توسّعت غرباً في مصر وأجزاء من شال إفريقيا وأرض النوبة (۱)، ناهيك عن التوسع في بعض جزر البحر المتوسط.

وعندما تولى الإمام على بن أبي طالب (إلله الخلافة سنة ٣٥هـ عمل على نقل عاصمة الدولة العربية الإسلامية من المدينة المنورة إلى الكوفة، وكان وراء هذا التغيير أبعاد استراتيجية شكلت ضاغطاً سياسياً وعسكرياً ودينياً لتغير موقع العاصمة، ومن هذه الأبعاد ما يرتبط بموقع الدولة وشكلها ومساحتها التي توسّعت بشكل كبير، فضلًا عن وجود عوامل داخلية تتمثّل بالتمرد والعصيان الذي قاده معاوية بن أبي سفيان ضد الخلافة الإسلامية،

١٧٨ ناهيك عن الموقع الاستراتيجي للكوفة من هذه التحديات.

السنة ال



#### **Abstract**

The Arab Islamic State expanded from the city to the Arabian Peninsula and then expanded and expanded the time of the Caliphs in Iraq and the Levant, Until it opened two wings to the east and west, where Persia and the country beyond the river to the east, It also expanded westward in Egypt and parts of North Africa and Nubia (1), not far from some Mediterranean islands. When Imam al-Imam bin Abi Talib (pbuh) assumed the Caliphate in 35 AH, he worked on transferring the capital of the Arab Islamic State from Madinah to Kufa. The change was a strategic dimension that formed a political, military and religious pressure to change the capital's headquarters. And these dimensions are linked to the location and shape of the state and its area, which expanded significantly, in addition to the presence of factors It is a crime, rebellion and disobedience led by Muawiya bin Abi Sufyan against the Islamic Caliphate, Not to mention the strategic location of Kufa of these challenges.

تمنى بعلوم كتاب نهج البلاغة وبسيرة الإمام علي على السلام وفكره

#### المقدمة

يرتبط بموقع الدولة ومساحتها وشكلها موضوعاً هاماً في الجغرافية السياسية وهو العاصمة، فالعاصمة هي المدينة التي تستقر فيها حكومة الدولة وسلطاتها ومؤسساتها، وللعاصمة وظيفتها السياسية أي الحكم والإدارة وتعمل على توحيد الدولة، ولابد أن تكون العاصمة مركزاً للقوة والسلطة حتى تتمكن من بسط سلطانها على كلِّ أجزاء الدولة وتحميها من أيِّ تهديدٍ داخلي أو خارجىي.

لهذا عمل الإمام علي بن أبي الله ( الله عندما أصبح الله عندما خليفةً للمسلمين على نقل عاصمة الدولة العربية الإسلامية من المدينة المنورة إلى الكوفة، وذلك لمواجهة التحديات التي تعرضت لها الدولة العربية الإسلامية، على وفق رؤية استراتيجية، ذات أبعاد

مختلفة؛ ليتمكن الإمام على (الملينة) من التعامل مع هذه التحديات واستثمار الإمكانات السياسية والعسكرية والاجتماعية التي تتمتع مها مدينة الكوفة، ناهيك عن موقعها الاستراتيجي الذي يتوسط المدينة المنورة والبصرة والشام، وخاصة الأخيرة التي باتت تهدد كيان الأمة الإسلامية، أضف إلى ذلك موقعها

الوسيط بوصفها عاصمة للعالم

الإسلامي المترامي الأطراف.

ولهذا تناول المبحث الأول مراحل توسُّع الدولة العربية الإسلامية في زمن النبي محمد (سي ومن جاء بعده من الحكَّام في الحقبة الأولى؛ ليتضح موقع الدولة العربية الاسلامية وشكلها ومساحتها والموقع الاستراتيجي للعاصمة، وأمَّا المبحث الثاني الذي فقد ركَّز على أشكال الدول وأنواع العواصم ومواقعها، ليتمكن من إيضاح

العلاقة بين موقع العاصمة وشكل الدولة ومساحتها. وركز المبحث الثالث على نشأة الكوفة وخصائصها الجغرافية والسيناريوهات التي تفسر انتقال العاصمة من المدينة المنورة إلى الكوفة. وخلصت الدراسة إلى عدد من الاستنتاجات.

انطلقت الدراسة من مشكلة تمثلت بالسؤالين الآتيين: (ما العلاقة بين شكل الدولة ومساحتها من جهة وموقع العاصمة من جهة أخرى؟ وهل هناك أبعاد استراتيجية مؤثرة لنقل عاصمة الدولة العربية الإسلامية من المدينة المنورة إلى الكوفة؟). وقد جاءت الفرضية بوجود علاقة قوية بين شكل الدول ومساحتها وموقع العاصمة منها، كذلك تؤكد الدراسة بوجود أبعاد استراتيجية فعالة وقوية ضغطت باتجاه نقل العاصمة إلى الكوفة، للوقوف بوجه التحديات الجديدة

التي أملتها ظروف التوسع المكاني للدولة العربية الإسلامية وبروز التمرد في بعض المناطق. وتشمل الدراسة مكانياً حدود الدولة العربية الإسلامية عندما تسلم الإمام علي الإسلامية وقد حُدِّدت في المبحث الأول من هذه الدراسة، أما الحدود الزمانية للدراسة فتمثلت بالمدة من الزمانية للدراسة فتمثلت بالمدة من (٣٥- ٤٠هـ) وهي مدة حكم الإمام على (هي).

وتهدف الدراسة إلى إيضاح التغيرات الجيوبوليتيكية في شكل الدولة العربية الإسلامية ومساحتها إبّان الفتوحات الإسلامية وما يترتب عليها من تغيير موقع العاصمة، وكذلك تهدف إلى بيان الأهمية الاستراتيجية للموقع الجغرافي لمدينة الكوفة والأبعاد التي تقف وراء هذا التغير في موقع العاصمة.

المبحث الأول

مراحل التوسع الجغرافي للدولة العربية

تعنى بعلوم كتاب نهج البلاغة وبسيرة الإمام علي عبداسات وفكره

للدولة العربية الإسلامية على النحو

الإسلامية

الآتى:

أولاً: مراحل التوسع في العصر النبوى (۱۱۰م- ۱۳۲م- ۱۱هـ): اهتم الإسلام كثيراً ببناء الدولة الإسلامية وتوسعها، إلى جانب التأكيد على عالميته، وكان تأسيس الدولة الإسلامية ضرورة ملحة لحماية حركة الرسالة والدعوة إليها، وذلك لضان انطلاقها إلى العالم الإنساني من مجتمع شبه الجزيرة العربية، الذي كان يضم قوة سياسية وعسكرية لقريش التي تصدت بكل ثقلها لإحباط أي خطة للتوسع، بينا كان يضم المجتمع العربي في المدينة المنورة قوة سياسية وعسكرية واقتصادية يهودية، وكانت الدولة الفارسية والبيزنطية ذات القوة العسكرية والسياسية والاقتصادية تحيط بشبه الجزيرة العربية من جهة ثالثة. ومن هنا كان على النبي محمد

عندما ظهر الإسلام في مكة المكرمة جوبه بردِّ عنيف من لدن قريش، فاضطر الرسول الكريم محمد (مين ومن معه من المسلمين للهجرة إلى المدينة المنورة، التي لسرعان ما انتشر الإسلام فيها أوأصبحت حصناً للمسلمين ومنطلقاً لنشر رسالتهم السماوية، ولذا انتشر الإسلام في كل أرجاء الجزيرة العربية واليمن التي خضعت لدولة المسلمين في زمن النبي محمد (المالية). وبعد وفاة الرسول الكريم (يالي) سلك من جاء بعده من الحكَّام إلى الحقبة الأولى طريق فتح الدُّول، ففتح العراق وبالاد الشام وبالاد فارس وأرمينيا وأذربيجان شرقاً، ومصر وأجزاء من شال إفريقيا والنوبة غرباً، وعدد من جزر البحر المتوسط شهالاً. ومن هنا سيتناول هذا المبحث مراحل التوسع الجغرافي

(سِيْنِهِ) أن يعد بالتدريج لمكافحة كل الموانع والعقبات التي ستحول بينه وبين مهمته العالمية، فبدأ بمحاربة الوثنية في داخل الجزيرة العربية، ومن ثمَّ المؤامرات اليهودية، فشكل قوة كبرى قادرة على الوقوف أمام السلطان الفارسي والبيزنطي خارج حدود الجزيرة العربية (٢).

وفي المدينة المنورة أسس النبي الإسلام المشروط. محمد (سين أول نواة الدولة العربية الإسلامية عندما آخى بين المهاجرين والأنصار، كذلك كتب دستور المدينة الذي ينظم شؤون الحياة فسها (۳).

> كانت خطوات الرسول الكريم محمد (مِيْنَهُ) تدريجية ومتجانسة ومتلائمة مع تحول الجماعة الإسلامية إلى مجتمع متكامل، وفي أدناه الخطوات التي خطاها الرسول الكريم محمد (بيان الإنشاء دولته العالمية في العهد المدنى(٤):

١. مرحلة تثبيت قواعد الدولة: وهي مجموعة إنجازاته في السنة الأولى من هجرته المباركة.

٢. مرحلة البناء: وقد استمرت خمس سنوات تقريباً، وتضمنت مواجهة أنواع التحديات إلى جانب النشاط المستمر للبناء ضمن دورين متميزين، وهما دور الدفاع، ودور

٣. مرحلة الانتشار والتوسع: وكان صلح الحديبية مؤشراً سياسياً واجتماعياً لاكتمال عملية البناء، وإيذاناً بانفتاح الطريق أمام مرحلة التوسع والانتشار.

لقد أسهمت مجموعة من المعارك التي قادها النبي محمد (سياليه) في توسيع مساحة الدولة العربية الإسلامية وأهم هذه المعارك هي: ۱. معركة بدر ۲هـ/ ۲۲۶م:

أسهمت معركة بـدر في توسيع مكانة الدولة العربية الإسلامية،

هدفاً كبيراً، فقد لفتت انتباه العرب إلى قوة الدولة الإسلامية، وبالوقت نفسه اهتزت هيبة قريش لدى العرب وارتفعت مكانة المسلمين. ۲. غزوة الخندق ٥هـ/ ٢٢٦م:

ولغزوة الخندق دبور مهم في توسيع مكانة الدولة العربية الإسلامية، وثبات المسلمين، وتفكك الأحزاب وخذلانهم وزرع الشكوك بينهم.

٣. صلح الحديبية:

فتح هذا الصلح آفاقاً واسعة أمام دولة المسلمين للثبات والتوسع، فقد أصبح هذا الاتفاق نهاية مرحلة لتبدأ 🥠 مرحلة جديدة، لأنَّ هـذا الاتفاق هـو الذي كرس وثبت الدولة الإسلامية وأرسى قواعدها وجعلها شامخة أمام كل القوى المحيطة ما(٥).

٤. مراسلات الرسول:

بعد انصر اف الرسول محمد (سيالي) من الحديبية، أرسل ستة من أصحابه

وقد ألحقت هزيمة بقريش، وحققت إلى ملوك الدول المجاورة يدعوهم إلى الإسلام، فأرسل إلى هرقل ملك الروم، وكسرى ملك الفرس، والنجاشي ملك الحبشة، والمقوقس ملك القبط، فكان ردهم إيجابياً إلا كسرى، وبالفعل نجح الرسول محمد (الله في التمهيد لنشر الدعوة الإسلامية وتوسيع مساحتها خارج نطاق الجزيرة العربية، كذلك نجح في كسب العديد من القبائل مثل أصحاب أيلة وأهل جرباء وأذرح.

٥. غزوة مؤتة ٨هـ/ ٢٢٩م:

بعد اتفاقية الحديبية وجه الرسول محمد (سين اهتمامه إلى الشمال لضرب تجارة مكة ولتوسيع مساحة الدولة العربية الإسلامية، ولضم القبائل هناك، إذ تمكن عمر بن العاص سنة ٨ هـ من القضاء على قبائل بلي وقضاعة المتحالفة مع البيزنطيين (٦).

٦. فتح مكة ٨ هـ/ ٦٢٩ م:

سقطت مكة بأيدي المسلمين

المصالحة (٧).

### ٨. غزوة تبوك ٩ هـ/ ٦٣٠ م:

بعد حصار الطائف ومعركة حنين، توجه النبي محمد (سيالي) إلى تبوك في بلاد الشام لغزوها، ومن وراء هذه الغزوة برز المسلمون بوصفهم قوّةً كبيرةً منظمةً تهابها الدول المجاورة، كذلك ضمن المسلمون عن طريق المعاهدات مع زعماء المناطق الحدودية من جهة الشال أمن هذه المناطق، إضافة إلى قدرة المسلمين من تعبئة جيشاً كبيراً في العدة والعدد، وزادت خبرتهم في التنظيم والإدارة(٨). ينظر خريطة (١). ثانياً: التوسع الجغرافي في عصر أبي 🦊

١. التوسع الجغرافي في زمن أبي بكر (۱۱- ۱۲ هـ) (۲۳۲ - ۲۳۶م):

واجهت خلافة أبى بكر تحديين كبيرين، تمثل الأول بحركات الردة وخروج بعض القبائل عن

بعدما سار النبي محمد (سيالي) ومعه عشرة آلاف مقاتل بعد أن نقضت قريش (صلح الحديبية)، وأمضى الرسول الكريم (الله عشر يوماً في مكة لتحقيق الأمان، وتحققت المرحلة الأولى من توحيد الأمة العربية الإسلامية، وخرجت من نطاق دولة المدينة إلى نطاق الدولة الكسرة.

٧. حصار الطائف (معركة حنين) ٨ هـ/ ۲۲۹م:

توجه النبي محمد (المالية) نحو الطائف لفتحها، فخرج باثني عشر ألفاً من المسلمين، فحاصر الطائف بضعاً وعشرين يوماً وانتصر على المشركين، فكانت هزيمة التحالف بكر وعمر وعثان: الوثنى في حنين آخر ضربة حاسمة للوجود الوثني في الجزيرة العربية، ممًّا دعا القبائل العربية أن تتسابق في إرسال وفودها إلى قاعدة الإسلام (المدينة المنورة) لمبايعة الإسلام أو

سلطة الدولة الإسلامية في الجزيرة، ومحاولة الحاكم من إعادة الأمور إلى نصابها، أما التحدي الآخر فتمثل بالفتوحات الإسلامية التي تمت على جبهة العراق وجبهة بالد الشام ما يمكن أن نوضحه على النحو الآتي: (أ. حروب السردة (١١- ١٢ هـ) ۱(۲۳۲ – ۳۳۳ م):

كان للقبائل العربية ردود فعل متباينة بعد وفاة النبي محمد (سيالي)، فالبعض رأى ان استئثار قريش بالسلطة غير صحيح، ورأى فريق آخر انه غير ملزم بطاعة أصحاب النظام الجديد، وهنالك الأعراب الذين لم يتمكن الإسلام من قلوبهم وحاولوا العودة إلى جاهليتهم، علاوة على ذلك دور المتنبئين (الذين ادعوا النبوة)، كذلك هناك قبائل ترى نفسها نداً لقريش أمشال بنى تميم، وادَّعوا بأنهم يطبقون الإسلام ماعدا الزكاة لأنهم يوزعونها بين

قبائلهم، ولذا وجد أبو بكر نفسه أمام موقف بالغ التعقيد، ولابد من إعادة سلطة الدولة الإسلامية على أرجاء الجزيرة العربية كافة، فبدأ بحملة واسعة لإعادة بسط نفوذ الدولة العربية الإسلامية على أراضي الجزيرة العربية كافة، وبأقل من سنة استطاع أبو بكر من القضاء على الفتنة وإعادة القبائل إلى سلطة الدولة وبسط نفوذها السياسي والديني (٩). ب. معركة جيش أسامة:

تنفيذاً لأمر الرسول محمد (سِينَ الله المراسول محمد (سِينَ الله الله المراسول المراسو توجه جيش من المسلمين إلى الشام، بقيادة أسامة بن زيد على رأس سبعائة مقاتل، فلها نزل أسامة في منطقـة وادي ذي خشـب تـوفي الرسول محمد (سياله)، وتوقف الجيش عن المسير إلى الشام، وارتدت بعض قبائل العرب عن الإسلام، وظهر النفاق، وطلب بعض الناس من ارجاع جيش أسامة ليساهم في إخماد

الفتنة، إلا أنَّ أبا بكر رفض ذلك، المنورة.

لأن إرسال هذا الجيش يعنى إظهار قوة المسلمين المادية والمعنوية من ١٢هـ/ ٦٣٣ م: جهة، ويؤسس للفتوحات الإسلامية من جهة ثانية.

#### ج. معركة اليهامة:

سارت جيوش المسلمين إلى بني حنيفة في اليهامة، وقد تنبأ فيهم مسيلمة الكذاب، وكانت سجاح بنت الحارث قيد قصيدت بجنو دها اليامة لتنتزعها من مسيلمة الكذاب، إلا أن مسيلمة الكذاب عرض نصف أرض اليمامة عليها، كذلك عرض عليها الزواج فوافقت وكان عدد جنودهم نحو (٤٠) ألف مقاتل، ونشب قتال شديد بين المسلمين ١٢هـ/ ٦٣٣ م: الطرفين، وانتـصر المســلمون أخــيراً وقتل مسيلمة وسجاح وتم القضاء على الردة(١٠٠)، وإعادة هذه القبائل ومناطقهم إلى سلطة الدولة في المدينة

د. فتوح الجبهة الشرقية (الفرس)

بعد الانتهاء من حروب الردة، أراد أبو بكر التوجه للعراق الذي كان خاضعاً للإمبراطورية الفارسية، وأرسل خالد بن الوليد الذي تمكن من تحرير الحبرة وبسط سلطة دولة المسلمين عليها سنة ١٢ هـ، واتخذها مقراً لقيادته العليا ومركزاً رئيسياً يتلقى منه جيوش المسلمين أوامر الهجوم والدفاع والإمداد والنظم، كذلك جعلها قاعدة عامة للتدبسر

ه. فتوح الجبهة الغربية (الروم)

والسياسة (١١).

وبينهم ذهب فيه الكثير من سار خالدبن الوليد بمن معه من المسلمين إلى وقعة الفراض، وهمى تخوم الشام والعراق والجزيرة العربية، ولما بلغ الروم ذلك جمعوا الجيوش الكبيرة وكان ذلك منتصف

ذي القعدة (١٢ هـ) فاقتتلوا قتالاً التحرير بمعركة القادسية التي انتصر فيها المسلمون على الفرس، واستمر المسلمين بمطاردة الفرس فتم تحرير المدائن، كذلك زحف الجيش العربي نحو جلولاء، وكان النصر حليف المسلمين بعد معركة جلولاء على الرغم من الخندق الندى حفره الفرس حول المدينة، بعدها تحقق فتح عربي عسكري آخر حين هزم الهرمزان في معركة رامهرمن، متبوعاً بفتح مدينة تستر ومدينة جندي سابور، وفي العام (۲۱ هـ) حدثت معركة نهاوند (فتح الفتوح) بعد أن توقف الجيش العربي على مداخل جبال زاكروس لأخذ قسط من الراحة وإعادة التنظيم، بعدها توالت الحصون الفارسية بالسقوط، فكانت معارك همذان والرمى وجرجان وأذربيجان والباب والترك وخراسان واصطخر وكرمان وسجستان ومكران والأكراد، وكلها

عظيماً، ثم هزم الله جموع الروم(١٢)، وكانت هذه المعركة بوابة لتوسع دولة الإسلام في بلاد الشام لاحقاً. ٢. التوسع الجغرافي في زمن عمر بن الخطاب (۱۳ – ۲۳ هـ) (۱۳۶ – ۲۶۳

تحقق في عهد عمر بن الخطاب أكسر تمدد جغرافي للدولة العربية الإسلامية على مرِّ العصور، فقد تم طرد الروم وإنهاء وجودهم في بلاد الشام، وتم القضاء على الإمبراطورية الفارسية تماماً، ثم تم فتح مصر وشال إفريقيا وبعض كالبحر البحر المتوسط، وقد تحقق هـذا التوسع الجغرافي بالتتابع على النحو

# أ. فتح العراق وبلاد فارس:

الآتي:

تم فتح العراق وتحريره من الاحتلال الفارسي، وتوسيع مساحة الدولة العربية الإسلامية، وانطلق فتحت في عام واحد<sup>(١٣)</sup>، وصذا تم الدولة العربية الإسلامية.

#### ب. فتح بلاد الشام:

بعد انتصار المسلمين في معركة البرموك، طلب عمر بن الخطاب متابعة الفتوحات وتوسيع مساحة الدولة الإسلامية في الشام، وعمل على تكليف أبي عبيدة بن الجراح بدل خالد بن الوليد في قيادة بلاد الشام. جيوش المسلمين، وتقدم أبو ج. فتح مصر وشهال إفريقيا: عبيدة لفتح دمشق وبيت المقدس، وبعد فتح دمشق تقدم نحو مدينة فحل فحررها، ثم توجه إلى حمص فصالح أهلها، ومن بعدها قصد بعلبك وحماه وشيزر فخرج إليه أهلها مسالمين مصالحين، وواصل أبو عبيدة زحف إلى معرة النعان وافتتحها صلحاً، وعهد أبو عبيدة بفتح سواحل سوريا إلى عبادة بن الصامت ففتحها عنوة، ثم فتح

انطروس وجبلة عنوة، أما أبو تحرير العراق وبلاد فارس وتوسيع عبيدة فقد سار إلى قنسرين فحررها، وتقدم نحو حلب فحررها، ومن هناك زحف نحو أنطاكية وصالحوه على الجزية والجلاء، ومن ثم تقدم المسلمون نحو فلسطين وحاصروا أجنادين وهزموهم (١٤)، وجهذا الإنجاز الكبير توسعت مساحة الدولة العربية الإسلامية لتشمل كل

تعد مصر امتداد طبيعي لبلاد الشام، وقد كانتا خاضعتين للدولة البيزنطية، ولأن المسلمين حرروا بـلاد الشـام، فلابـد مـن تحريـر مـصر ا لتأمين الأراضي المحررة من سطوة البيزنطيين، وقد سار عمر بن العاص قاصداً مصر لفتحها وعرض على أهلها الإسلام أو الجزية أو القتال كما هو معهود عند المسلمين(١٠٠). وفی سنة ۱۸ هـ/ ۲٤٠ م سار

٣٤٢م(٢١).

الأبعاد الاستراتيجية لاختيار مدينة الكوفة عاصمة للدولة العربية الإسلامية (دراسة في الجغرافية السياسية).. المناه

لساحل البحر المتوسط، فوصل العريش ففتحها من دون مقاومة، ثم سار نحو الفرما فحررها وكذلك بلبيس، وانصرف عمر بن العاص لحاصرة الإسكندرية سنة ٢٠ هـ/ ٦٤٢م وبعد أربعة أشهر سقطت وجزء من بلاد النوبة. كيده، ثم توجه نحو بـلاد المغـرب في الشمال الأفريقي فاكتسح برقة وكانت تعرف بمدينة انطابلس وتبعها في فتح طرابلس سنة ٢٢ هـ/

> ٣. التوسع الجغرافي في زمن عثمان بن عفان (۲۳ – ۳۵ هـ) (۱۶۶ – ۲۵۲ م): البع عشمان بن عفان مراحل 🏰 توسع الدولة العربية الإسلامية من جهتى المشرق والمغرب، كذلك حاول إخماد حركات التمرد التي حصلت في شهال وغرب بلاد فارس سنبينها على النحو الآتي:

أ. التوسع في إفريقيا ٣٧ هـ/ ٦٤٧ م:

عمر بن العاص في الطريق المحاذي سمح عثمان بن عفان للجيوش بالتحرك نحو إفريقيا، فسار عبدالله بن أبي سرح فاجتاز طرابلس والتقي جيوش بيزنطة وحقق الانتصار عليهم، وضمَّ للدولة الإسلامية كل من برقة وطرابلس وغرب مصر

ب. فتح فرغانة (السند) ومدن أخرى (۲۹ هـ/ ۲۶۹م):

ولَّى عشمان بن عفان عبد الله بن عامر بن كريز العراق، وكتب إليه يأمره أن يوجه إلى ثغر الهند ويفتحها، فكلف بدوره حكيم بن حيلة العبدي ففتحها، ووصل القائد عمر بن عثان إلى فرغانة ففتحها، ووصل عبد الله الليشي إلى كابل، وعبد الله التميمي إلى نهر السند، وفتح سعد بن العاص جرجان، وقد انتفضت فارس فأخضعها عبد الله بن عامر، فهرب قائد الفرس يزدجرد إلى كرمان ثم خراسان

حيث قتل هناك وأعيد فتح المناطق واليمن والعراق وبلاد فارس وبلاد التي نقضت عهدها ومنها خراسان سنة ۲۱ هـ (۱۷).

> ج. بناء الأسطول والمعارك الحربية وفتح الجزر:

تمكن معاوية من بناء أسطول بحري، واتفق مع عامل مصر عبد الله بن أبي سرح على غزوة جزيرة قبرص سنة ٢٨ هـ/ ٦٤٨ م، واقتحم الجيش العربي عاصمة قبرص، وفي عام ٣٢ هـ/ ٢٥٢م اتجه الأسطول العربي إلى صقلية، ونزل أرض أولاً: أشكال الدول: الجزيرة وانتصر على بعض مدنها، وقضي على مركز الإغارة البيزنطية القريبة من السواحل العربية، وفي عام ٣٤هـ/ ٢٥٤م بعث معاوية حملة لفتح رودس وجزيرة اقريطش بقيادة جنادة بن أمية الأزدي<sup>(١٨)</sup>.

> وبنهاية حكومة عثمان بن عفان أصبحت الدولة العربية الإسلامية

السند وما وراء النهر (أفغانستان والباكستان)، وبلاد الشام ومصر وشال إفريقيا (جزء من ليبيا) وأرض النبوية (شهال السودان)، إضافة إلى عدد من الجزر في البحر المتوسط وأذربيجان وأرمينيا. ينظر خريطة (٢).

# المبحث الثاني أشكال الدول والموقع الاستراتيجي للعاصمة

يعد الشكل أحد المكونات المورفولوجية للدولة التي تؤثر على تأديتها لوظائفها وعلى سلوكها 🪺 السياسي، ولاحظنا في المبحث الأول أن الدولة العربية الإسلامية قد اتخذت شكلاً جديداً بسبب توسعها وتمددها بشكل كبير، ويعد شكل الدولة وموقع العاصمة تمتد على أرض الجزيرة العربية إضافة إلى العوامل الأخرى أحد

الاعتبارات الهامة التي تؤثر في يؤدي إلى تقليل المسافة بين المركز والاطراف، ويترتب على هذه الحسنة الجغرافية السياسية للدولة، ويرتبط سهولة الإدارة الداخلية للدولة، الشكل كثيراً بالنواحي العسكرية ولذلك يقل عدد المواقع التي يحتمل والإدارية الداخلية، وتصنف الدول أن تغزى منها الدولة، وأن الشكل إلى أنهاط متباينة من حيث الشكل وقد تم تصنيفها على ستة أنهاط الدائري إذا كان كبير المسافة يوفر لجيوش الدولة العمق المكاني الذي لابد من التطرق إليها لمعرفة شكل الدولة العربية الإسلامية أيّاً من هذه يمكن أن تتقهقر فيه إذا استدعت الظروف لذلك، ويعمل هذا الأناط الستة. الشكل على تسهيل إنشاء شبكة نقل ١. الشكل المنظم: كلم كانت الدولة مندمجة كلم كان ومواصلات جيدة للدولة، وفي وقت ذلك أفضل من الناحية السياسية السلم تسهل حركة النقل والتجارة لها، ويعد الشكل الدائري أو القريب باعتبار عنصري الوقت والتكلفة في الدولة ذات الشكل المثالي، وكذلك منه هو الشكل المثالي للدولة، ويعد

أطرافها على أبعاد متساوية تقريباً سكان الدولة في بوتقة واحدة وزيادة من وسطها الهندسي، على شرط أن الشعور القومي وتقوية المصالح تكون العاصمة في وسط الدولة، المشتركة، ومن أمثلة الدول المندمجة ويترتب على الشكل الدائري للدولة هي (اورغواي، وبولندا، والمجر)

ويترتب على الشكل الدائري للدولة أن يكون طول حدودها قصيراً

🦚 شكل الدولة مثالياً لـو كانـت كل

بالنسبة لمساحتها، فالشكل الدائري

٢. الدول ذات الشكل المستطيل:

أن الشكل المثالي يساعد على انصهار

طولها مما يترتب عليه عرقلة وسائل النقل (٢٠).

ويؤدي الشكل المستطيل إلى التباين الحضاري وإلى ظهور الانقسامات بسبب التباين في التضاريس وقد يشجع التباين الحضاري على الاختلاف السياسي (٢١).

### ٣. شكل الدولة ذو البروز:

ويرتبط بشكل الدولة بعض الظواهر الأرضية السياسية مثل النتوء الجبلي السياسي والقطاع السياسي ورأس الجسر.

عرضها، فتشيلي مشلاً يبلغ طولها امتداد السيطرة الإقليمية لدولة ما عن (٢٦٠) كم بينها لا يزيد عرضها امتداد السيطرة الإقليمية لدولة ما عن (١٦٠) كم، ومعظم هذه عبر حدود جبلية. أما البروز فهو الدول تعتمد على الملاحة البحرية عبارة عن شريط ضيق من الأراضي في الاتصال بين أجزاء الدولة، أما يمتد من الدولة ليفصل بين أراضي النوع الثاني من الدول المستطيلة دولتين متجاورتين، أو يفصل بين فهي الدول الداخلية مثل لاوس أراضي دولة وبين البحر، ويعني والنمسا ومالاوي، وهذه الدول رأس الجسر امتداد السيطرة الإقليمية تتميز بوجود الحواجز التي تمتد على لدولة ما عبر نهر ما(٢٢).

يوجد نوعان من الدول المستطيلة الشكل، إحداهما دولة تمتد على طول الساحل مثـل فيتنـام وشـيلي والأرجنتين والنرويج، وهذا النوع من الدول وخاصة النرويج وشيلي تعاني من عدم وجود خطوط سكك حديدية تغطى الدولة من أقصاها إلى أقصاها، فإذا كانت بعض الدول المستطيلة لديها بعض الطرق الرية التى تربط أجزائها فان بعضها الآخر يفتقر إلى هذه الميزة، وهذا ناجم من كون طولها (٦) أمثال عرضها، فتشيلي مشلاً يبلغ طولها (٤١٦٠) كم بينها لا يزيد عرضها عن (۱۲۰) کم، ومعظم هذه الدول تعتمد على الملاحة البحرية في الاتصال بين أجزاء الدولة، أما النوع الثاني من الدول المستطيلة فهي الدول الداخلية مثل لاوس والنمسا ومالاوي، وهذه الدول

الأبعاد الاستراتيجية لاختيار مدينة الكوفة عاصمة للدولة العربية الإسلامية (دراسة في الجغرافية السياسية).. ﴿ إِنْ الْمَ ٤. شكل الدولة المجزأ:

> هي الدولة المكونة من جزأين جغرافيين أو أكثر، وهو شكل له عيوب كثيرة تواجه التاسك الداخلي للدولة وتعيق إجراءات الدفاع عنها، ويوجد نوعان من قبل توحيد ألمانيا (٢٥٠). لهذا التصنيف: الأول دول على شكل ٦. الشكل غير المنتظم: المرخبيل جزر مثل الفلبين واليابان وأندونيسيا، والثاني يضم جزءاً قارياً مثل باكستان وسلطنة عمان، والآخر يمثل جزءاً قارياً وجزءاً بحرياً مثل ماليزيا واليونان(٢٣).

> > وتعد تجزئة الدولة ضعفأ استراتيجياً، إذ يصعب التحكم في إلى وقت السلم في كل الأجزاء، كما يصعب الدفاع عنها في وقت الحرب، ويقل ارتباط الناس ببعضهم في الدول المجزأة وبالتالي يضعف تماسكهم الأمر الذي يؤدي إلى إضعاف روح الوحدة اللازمة لنشأة الدولة وبقائها وقد تكون التجزئة

برية أو بحرية أو برية بحرية (٢٤).

٥. الشكل المنحرف (الجيب السياسي): وهو جزء من مساحة الدولة محاط كلياً بأراضى دولة أخرى، مثل برلين الغربية داخل ألمانيا الشرقية

بعض الدول تتصف بشكل غير منتظم، بحيث يصبح من الصعب تعیین مرکزها الهندسی، کما هو الحال في أشكال بعض الدول الأفريقية التي تفتقر إلى التماسك. ولا شك أن وجود هذا النمط يؤدي إلى عرقلة الحركة والاتصال، ويقلل أو يعوق التفاعل بين أقاليم الدولة، إضافة إلى انه ينطوي على تهديد للدفاع والأمن الداخلي. فالشكل الذي تتصف به جمهورية مالى مثلاً ضيق من الوسط أدى إلى ضعف الاتصال والتفاعل بين إقليمها الشالي والجنوبي، ومن المعلوم أن الشكل غير المنتظم من

دفاعــة صعــة (٢٦).

وبعد دراسة توسع الدولة العربية الإسلامية في المبحث الأول ومعرفة امتدادها في الجزيرة العربية واليمن والعراق وبلاد فارس وأفغانستان والباكستان وأرمينيا وأذربيجان وبلاد الشام ومصر وأجزاء من شهال إفريقيا والنوبة نجدها أقرب إلى الشكل المنتظم (الشكل المندمج)، وهذا ما يستدعي نقل العاصمة إلى الوسط الهندسي للإفادة من المميزات الجيوبولتيكية لهذا الشكل.

# ثانياً: الموقع الاستراتيجي للعاصمة:

لابد للدولة من مدينة تدعى العاصمة تدير منها المناطق التي تخضع لسلطتها وسيادتها، ولذلك يمكن تعريف العاصمة على أنها المكان الذي ترتكز فيه السلطة

السياسية لإدارة الدولة، وتختلف الطريقة التي ظهرت فيها العواصم إلى الوجود، فبعضها ظهر على شكل مراكز تجارية، أما بعضها الآخر قد ظهر على شكل حصون عسكرية، وبعد نمو هذه المدن توسعت

سيطرتها السياسية على مناطق أوسع، وهناك نوع آخر من العواصم تصمم من البداية ويتم اختيار موضعها لغرض القيام بهذه المهمة السياسية الإدارية بالدرجة الأولى، ومها يكن أصل العاصمة وطريقة نشوؤها، فإن وظيفتها الأساسية هي أنها مقر الحكومة والمؤسسات الحكومية، كما تقوم بعض العواصم بتقديم الكواصم بتقديم

الوظيفية الدينية أيضاً، ومنذ القدم

كانت العواصم أهم مراكز التطور

الحضاري والاجتماعي في الدولة،

وقد تصبح العواصم مراكز رئيسية

للشعور القومى، وفي العاصمة

يكمن تنظيم الدولة ورخائها وقوتها

السياسية وماضيها وتعد أحد جعلت عاصمتها دلهي بدلاً من مصادر فخرها القومي (٢٧)، وفي هذا المبحث سيتم دراسة أسباب اختيار العواصم للوقوف على أسباب اختيار الكوفة بوصفها عاصمة للدولة العربية الإسلامية في زمن لخلافة الإمام علي ( الله الله ). جدىــدة.

السباب اختيار العواصم:

## ١. العامل التقليدي:

بعض العواصم تقليدية مثل القاهرة وبغداد ودمشق، فالقاهرة عاصمة مصر منذ الفتح العربي لها، وكسبت نفوذاً سياسياً واقتصادياً كبيراً على مرِّ الزمن، وجذبت كثيراً 🉌 من الوظائف الإدارية إليها، وحازت شهرة محلية وإقليمية ودولية. كذلك الحال بالنسبة لدمشق وبغداد.

## ٢. عامل التقليد التاريخي:

لا شكَّ في قوة الناحية القومية بوصفها عاملًا في اختيار العاصمة، فالهند بعد أن حصلت على استقلالها

كلكتا، لأنَّ الأولى كانت المركز السياسي الرئيسي في البلاد في القرن السابع عشر، وكذلك رغبة في طي صفحة الاستعار في شبه القارة الهندية ويدأ صفحة جديدة بعاصمة

## ٣. سيادة قومية معينة:

إذا كانت الدولة متعددة القوميات وإحداها قوية الشوكة فإنها تجعل العاصمة في منطقتها بغض النظر عن القوميات الأخرى، مثل موسكو في منطقة القومية السلافية أقوى قوميات الاتحاد السوفيتي السابق، وكذلك بلغراد العاصمة القومية ليوغوسلافيا السابقة التي كانت عاصمة دولة الصرب في مدة قصيرة لما للصرب من دور في توحيد السلاد(٢٨).

#### ٤. سهولة الاتصال:

اختار الاستعمار عواصم أفريقية

موانع ساحلية؛ ليسهل إدارة التجارة العالمية للمستعمرات فيها، فهذه العواصم كانت في موقع متوسط بين الظهير القاري للمستعمرات وبين الدول الاستعمارية وراء البحر، ولما استقلت الدول الأفريقية، وجدت نفسها ترث عواصم مركزية بالنسبة للتجارة الخارجية، لكنها هامشية جغرافياً وحضارياً وإدارياً للدولة، خاصة كبيرة المساحة منها والمتأخرة في شبكات النقل والمواصلات، وشجع هذا الأمر على اختيار عواصم أكثر مركزية ويتثمل فيها لعامل التوفيق السياسي. الشعور القومي أصدق تمثيل؛ لأنَّ

٥. مواقع متقدمة (عواصم متقدمة):

وليس قومي.

عواصمها الحالية ذات طابع إقليمي

كإسلام أباد عاصمة باكستان بدلاً من كراتشي، لأن الأولى تقع على مقربة من كشمير المتنازع عليها مع الهند، وحتى البرازيل اختارت

برازيليا عاصمة لها بوصفها موقعًا متقدمًا لتعمير اللامعمور في داخل الدولة.

# ٦. عامل التوفيق السياسي:

اختيرت بون عاصمة لألمانيا الغربية لأنها كانت مكان ميلاد المستشار الذي جاء بعد الحرب العالمية الثانية والموسيقار بيتهوفن حتى تم توحيد ألمانيا في عام ١٩٩٠م، وانتقلت العاصمة منها إلى برلين ثانية عام ٠٠٠ م، وبالمثل عواصم الدول الاتحادية تخضع

# ٧. الموقع الجغرافي الوسيط:

يشترط للعاصمة أن تكون في 🦚 موقع جغرافي بارز، وينبغى أن تتوسط الدولة وأن تكون منها في المركز الهندسي، وإذا ما بقيت الظروف الأخرى على ما هي عليه فإن الموقع الجغرافي المتوسط للعاصمة يسهل أمور الحكم والإدارة

والموقع المتوسط للعاصمة يتيح لها الحماية من السقوط في حالة الحرب، لأن ضياع العاصمة يحطم معنويات الدولة، وقد يكون اختيار العاصمة في الوسط الهندسي للدولة بقصد [الرغبة الواعية في إيجاد التوازن بين مصالح أجزائها المختلفة، ويلاحظ أن العاصمة مركز إداري لأمرين هما الأرض والسكان (٢٩).

وعند النظر إلى أنواع العواصم نجدها تصنف إلى عواصم دائمية (تاریخیة)، وهی عواصم أدت دورها بوصفها مركزاً اقتصادياً أو الله الدولة على مدى الدولة على مدى عدة قرون (٣٠)، والعواصم المجزأة أو المقسمة وهي عواصم لتسوية الخلافات بين المدن المتنافسة أو بين الجهاعات الحضارية المختلفة(٢١)، والعواصم المتقدمة وهي مدن اخترت؛ لتكون عاصمة وهي

لتقصير المسافات لحدها الأدنى، مدن صغيرة أو جديدة بالاحدود تاريخية (٣٢)، ويبدو أن الكوفة ينطبق عليها العاصمة المتقدمة لمواجهة التحدي القادم من بلاد الشام بقيادة معاوية بن أبي سفيان، لتكون العاصمة قريبة من منطقة الصراع والتآمر على الخلافة الإسلامية واحتلال العراق. وكذلك الموقع الجغرافي الوسيط للكوفة بين المدن الإسلامية المهمة (المدينة المنورة والبصرة والشام) من جهة، وتتوسط العالم الإسلامي الجديد من جهة أخرى، وهذا ما سنتطرق له بالتفصيل في المبحث الثالث.

# المبحث الثالث

# الأبعاد الاستراتيجية لنقل العاصمة من المدينة المنورة إلى الكوفة

تنقل العواصم لأسباب مختلفة قد تكون سياسية أو اقتصادية أو جغرافية أو استراتيجية، فنقل عاصمة روسيا القيصرية من موسكو

إلى بطرسبورغ؛ لرغبة الإمبراطورية في زيادة اتصالها بالغرب لتستقبل تأثيرات المدن الغربية، كذلك عملت تركيا على نقل عاصمتها من السطنبول الساحلية إلى أنقرة الداخلية، والأمر نفسه عملت شيلي على نقل عاصمتها من فالياريزو على الساحل إلى سانتياغو داخلياً، فعامل الاستقرار الداخلي شكل هدفاً سياسياً للدولة في نموها.

وقد يكون نقل العاصمة لأسباب استراتيجية، كنقل عاصمة باكستان من كراتشي على الساحل إلى مدينة إسلام أباد في أقصى الشال بالقرب من مناطق النزاع الهندي الباكستاني حول إقليم كشمير (٣٣).

وفي هذا المبحث سيتناول الباحث نشأة الكوفة وخصائصها الجغرافية، ثم الانتقال إلى السيناريوهات التي تفسر اختيار الكوفة بوصفها عاصمة للدولة العربية الإسلامية.

أولاً: نشأت الكوفة وخصائصها الجغرافية:

#### ١. نشأت الكوفة:

لم تكن الكوفة معروفة بهذا الاسم قبل تمصيرها، فلم يسكنها العرب ولا غيرهم، وإنها كان موضعها جزءاً من الضفة الغربية للفرات الأوسط إلى الشرق من مدينة الحيرة، وفي هذا السهل الخصب المحصور بين الفرات شرقاً والبادية الواسعة غرباً كان موضعها ثغراً من ثغور البادية، ومحلاً لتبادل البضائع بين الفرس والعرب، ونقطة اتصال بين المخاعات العربية المنتشرة في البادية وأهل القرى الآراميين الذين سكنوا وأهل القرى الآراميين الذين سكنوا هذه المنطقة أثناً.

وعند انطلاق عمليات تحرير الأرض العربية، تمكن سعد بن أبي وقاص من الانتصار في معركة القادسية، وفتح المدائن وأقصى الفرس عنها واتخذها قاعدة لحركاته،

فأقام فيها معسكراً للمقاتلين، وبعد سهاتهم التي تميزوا بها. معركة جلولاء وانتصار العرب ثم إنّ وجودهم في مدن أغلب فيها وتأمين المناطق الشرقية من دجلة وزوال الخطر الفارسي. أدرك سعد بن أبي وقاص أنَّ المدائن لا تصلح قاعدة دائمة لإقامة المقاتلين العرب بسبب مناخها غير الملائم للمم (وخومة البلاد)، وقـد كتـب إلى عمر بن الخطاب «أنَّ العرب قد أترفت بطونها وخفّت أعضادها وتغيرت ألوانها فكتب له عمربن الخطاب «إنَّ العرب لا تصلح بأرض

> كذلك هناك عوامل اجتماعية وحضارية دفعت باختيار موقع آخر غير المدائن للمقاتلين، إذ إن استيطان العرب في المدن القديمة يستلزم اختلاطهم بالسكان القدماء والتأثر بعاداتهم وأخلاقهم، مما يضعف

لا يصلح بها الإبل»، وتظهر هذه

النصوص أنّ مناخ المدائن غير ملائم

سكانها من الأعاجم المغلوبين، قد يعرضهم إلى أخطار الدسائس والمكائد والعداء والثورات، وإقامة العرب في مراكز خاصة بهم ييسر إنشاء نظم في إدارتهم وتنظياتهم منسجمة مع أوضاعهم وتوجهاتهم (٥٥٠).

ولذا نزل سعدبن أبي وقاص بعد انتقاله من المدائن في عدة أماكن قبل أن يستقر في الكوفة، فاختطها وأنزل القبائل منازلهم وبنى مسجد الكوفة سنة ۱۷ هـ (۳۲).

شعر العرب المسلمون بالحاجة إلى دار هجرة على تخوم البلاد المفتوحة تكون بمثابة المعسكر والمركز للهجرة في الوقت نفسه، وأصبحت الكوفة محطة للمجاهدين ومستقر للقبائل وحلقة الوصل بين عاصمة المسلمين (المدينة المنورة) والمناطق المحررة (٣٧). ٢. الخصائص الجغرافية لمدينة

الكوفة:

لقد فعلت الظروف الجغرافية فعلها بخصوص انتقال الجيش العربي من المدائن إلى الكوفة، فكانت الكوفة تقع في المكان الـذي يدلع الـبر لسـانه في الريـف المروي، في موضع متقدم من البر على سطح فوق شاطئ الفيضان لنهر الفرات على ارتفاع (٢٢م) فوق مستوى سطح البحر، ويرتفع الجزيرة العربية (٤٠٠). الموقع فوق النجف غرباً الذي كان بمثابة الحوض المالح، وكذلك فوق البطائح (الاهوار) جنوباً التي كانت تمتد حتى البصرة (٣٨).

> أضف إلى ذلك فان موقع الكوفة يتمتع بميزات جغرافية وعسكرية كم اشترطها عمر بن الخطاب، بأن يكون للمقاتلين موقعاً متصلاً بالجزيرة العربية وعاصمتها (المدينة المنورة) اتصالاً مباشراً ولا يفصله عنها ماء (نهر) (۳۹).

وللعوامل النفسية دورٌ واضحٌ في اختيار الكوفة بوصفها معسكرًا

للمقاتلين، ذلك أن العرب لا يتكيفون مع مكان إلا إذا تكيفت معه مواشيهم «إن العرب بمنزلة الإبل لا يصلحها إلا ما يصلح الإبل»، فكان موقع الكوفة بين الصحراء والريف المزروع، بمعنى انه يرتبط بأرض السواد (العراق) دون أن ينفصل عن

أضف إلى موقع الكوفة وهوائها النقى ومواردها المائية الطيبة، هو الموقع الاستثنائي للسكن البشري، كونه يتمتع ببيئات جغرافية مختلفة، فالصحراء والنهر والبطائح والبحيرة 🤼 المالحة (بحر النجف)، هذه البيئات الجغرافية المختلفة تخلق نوعاً من التكامل الوظيفى وتكون قاعدة جديدة ذات طابع عسكري، خاصة وان المقاتلين المسلمين في هذه القاعدة العسكرية كان أغلبهم من المدربين

عسكرياً، فلم يكونوا قد تعودوا على وأذربيجان وأرمينيا وأفغانستان حياة الترف والاهتمام الكبير بجمع الأموال واقتناء الشروات (٤١).

> ثانياً: المسارات التي تفسر اختيار الكوفة عاصمة للدولة العربية الإسلامية.

وضع البحث ثلاثة مسارات اتفسر اختيار الكوفة عاصمة للدولة العربية الإسلامية إبان تسلم الإمام على ( الله ) زمام الأمور واختياره حاكمًا للمسلمين وهذه المسارات هـى:

المسار الأول: الموقع الجغرافي المتوسط للكو فة:

🦚 كما أشرنا سابقاً أن مساحة الدولة العربية الإسلامية قد توسعت بشكل كبير في العصر النبوي والعصر الذي تلاه، حتى شملت الجزيرة العربية واليمن والعراق وبلاد فارس وبلاد الشام ومصر وجزء من ليبيا وبلاد النوبة وجزء من تركيا الحالية،

والباكستان الحالية، وعدد من الجزر في البحر المتوسط.

وعلى وفق هذه الشكل الجديد للدولة العربية الإسلامية والمساحة الشاسعة المترامية الأطراف، بات من غير المنطقى البقاء على (المدينة المنورة) بوصفها عاصمةً للمسلمين، وذلك للمسافة الكبيرة التي تفصل العاصمة عن الدول والمدن التي تم فتحها وتحريرها من الدولتين الساسانية والبيز نطية، خاصة وان هذه الدول (الامصار) التي تم فتحها حديثة العهد بالإسلام، وسكانها بحاجة ماسة للرعاية والعناية الدينية والسياسية والعسكرية، ولازالت الأخطار تعصف بها وتهددها بالانفصال عن الحكومة الإسلامية، كذلك تضطلع العاصمة بالدور الديني والسياسي والعسكري والاقتصادي لأن الرسول الكريم

(المناقلة) ومن جاء بعده من الحكّام في المدة الأولى يملكون كل السلطات التشريعية والتنفيذية والقضائية.

وعلى وفق شكل الدولة الجديد، لابد للعاصمة أن تكون في موقع جغرافي بارز، وينبغى أن تتوسط الدولة الجديدة، وأن تكون منها في المركز الهندسي، لأن الموقع الجغرافي المتوسط للعاصمة يسهل أمور الحكم والإدارة لتقصير المسافات لحدها الأدنى، والموقع المتوسط للعاصمة يتيح لها الحماية من السقوط في حالة الحرب، لأن ضياع العاصمة يحطم معنويات الدولة ويعنى انهاء الحرب بالاستسلام للعدو، وقد يكون اختيار العاصمة في الوسط الهندسي للدولة بقصد الرغبة الواعية في إيجاد التوازن بين مصالح أجزائها المختلفة، ويلاحظ أن العاصمة مركز إداري لأمرين هما: الأرض و السكان (٢٤).

وتحتل الكوفة موقع القلب من المنطقة التي كانت تدور فيها المعارك بين العرب والإمبراطوريتين الساسانية والبيزنطية (٣٤)، كما ان موقع الكوفة يمثل نقطة اتصال كما نقطة التقاء بين عالمين هما (الجزيرة العربية من جهة والعراق من جهة أخرى)، وهو ينفتح على طريق الامدادات العربية القادمة من الجزيرة العربية، العربية القادمة من الجزيرة العربية، كما يمثل أيسر خط يربط العراق بالجزيرة العربية، بالجزيرة العربية، بالجزيرة العربية،

وجاء اختيار الإمام على (الله) مدينة الكوفة عاصمة للدولة العربية الإسلامية؛ لأنها تتوسط بين المدينة المنورة والبصرة وبلاد الشام. كذلك تتمتع الكوفة بموقع جغرافي واستراتيجي مهم، يتمثل بتربعها على كتفين هما: الصحراء التي تعطيها بعداً سوقياً، ويمثل خطاً مفتوحاً يؤمن رجعتهم في حالة تعرضهم للخطر فيحتمون بها

متعنى بعلوم كتاب نهج البلاغة وبسيرة الإمام علي عبه اسلام وفكره

4.7

والماء والأرض الخصبة التي تمثل مركزاً تموينياً للجيوش التي تحارب في الجبهات العسكرية في العراق والمناطق الشرقية من جانب آخر، مما ساعد على جذب السكان إليها (٥٠٠). فضلًا عن قرب الكوفة من مدينة الحبرة (عاصمة المناذرة) تلك المدينة المتربعة على ساحل بحر النجف، واتصالها بريف العراق وسواده وبأرض شبه الجزيرة العربية مما أعطاها بعداً تاريخياً آخر(٢١).

ويعتقد الباحث أنَّ التوسعات المستقبلية للدولة العربية الإسلامية 🚺 كانت حاضرة في فكر الإمام على ( الله عندما اتخذ الكوفة عاصمة للدولة العربية الإسلامية، والدليل على ذلك ان الدولة العربية الإسلامية عندما توسعت إلى حدود الصين شرقاً والمحيط الأطلسي غرباً ووصلت إلى حدود فرنسا شالاً،

عندما يضايقهم العدو من جانب، لم تبتعد العاصمة كثيراً عن هذا الموقع الجغرافي الوسيط فنجد دمشق عاصمة الدولة الأموية، وبغداد عاصمة الدولة العباسية، قريبة من الكوفة وتكاد تكون هذه العواصم الثلاث في موقع جغرافي وسيط من مساحة الدولة العربية الإسلامية ولم يفكر أحد من حكَّام بني أميَّة وبني العبّاس باتخاذ مكة أو المدينة المنورة عاصمة من جديد. ينظر خريطة .(٣)

المسار الثانى: وجود الجيش القوى الموالي لعلى (الليلا):

كان العامل العسكري في مقدمة العوامل التي ساهمت في نشأة الكوفة، ولذا أطلق عليها لفظ (كوفة الجند)، وقد اختيرت لتكون نقطة ارتكاز يستريح عندها الجند من عناء السفر وعناء القتال، ثم أصبحت معسكراً ثابتاً، فأشارت المصادر إلى أن الكوفة (دار هجرة ومنزل جهاد) و(دار

هجرة وقروان)(٤٧)، وأطلق لفظ المقاتلة على المرابطين على حدود الكوفة والزاحفين نحو العراق من شبه الجزيرة العربية (٤٨).

وأول من سكن الكوفة هم أهل اليمن وكان عددهم اثني عشر ألفاً، ونزار ثمانية آلاف، غير أن سكان الكوفة سرعان ما زاد من عشرين ألفاً إلى أربعين ألفاً يضاف لهم تسعة عشر ألفاً من الولادات(٤٩)، وكانوا من خبرة المقاتلين المدربين على القتال، والذين ساهموا في تحرير العراق من السيطرة الساسانية، وانتصروا في معارك القادسية والمدائن وجلولاء، وعندما تولي الإمام على ( الله الخلافة سنة (٣٥هـ/ ٢٥٥م) كان أهل الكوفة أول المبايعين، وكان طابع التشيع لأهل البيت (ﷺ) غالباً في الكوفة، وعندما كانت المدينة المنورة هي العاصمة، كان أهلها منعزلين وغير متفاعلين

إزاء الأحداث الساخنة التي عصفت بالدولة العربية الإسلامية، كفتنة الناكثين التي قادها طلحة والزبير وخروجهم ضد الإمام على (الله)، وفي خضم هذه الظروف التمس الإمام على ( الله على المدينة النصرة والمؤازرة سياسياً وعسكرياً، إلا أن محاولته هذه لم تلتَي استجابة، حيث رفض أغلب أهل المدينة ذلك وانعزلوا عن كِلا الفريقين، وفي هذا الجومن الشبهات توجه الإمام على ( الله نحو الكوفة بعد استشارة أصحابه، لأن أهل الكوفة شيعة لعلى (طِيرٌ) والذي قال فيهم «إنَّ أَهْلَ الْكُوفَةِ أَشَدُّ إِلَىَّ حبا، وفيهم 🥀 رؤوس الْعَرَب وَأَعْلامُهُمْ»، فأرسل أتباعه إليها ليطلب العون والنصرة، فلبى عدد غفير من أهل الكوفة دعوته وانضموا إلى جيشه (٠٠٠). كذلك قال الإمام على ( الله الكوفة الكوفة

«يا أهل الكوفة أنتم وليتم شوكة

حتى صارت إليكم مواريثهم، فأغنيتم حوزتكم اعنتم الناس على عدوهم» (۱۵)، ومن هذه النصوص نستنتج أن الجيش الكوفي كان جيشاً عقائدياً قوياً مدرباً شجاعاً موالياً لعلي (اليلي).

وبعد مخاطبات لم تجد نفعاً في إخماد الفتنة التي قادها طلحة والزبير، التقيى الجمعان ودارت معركة حامية الوطيس عرفت بمعركة الجمل سنة (٣٦هـ/ ٢٥٧م)، اعتمد فيها الإمام على ( الله على مقاتلي أهل الكوفة والبالغ عددهم تسعة آلاف مقاتل، 🐠 وكان معظمهم من المقاتلة العرب ليس فيهم أعاجم أو موالي (٢٥٠).

وبعد الانتهاء من معركة الجمل، نقل الإمام على ( الله العاصمة من المدينة المنورة إلى الكوفة على الرغم معارضة بعض الأتباع لهذه السياسة، وكان من وراء هذه الخطوة فضلًا

العجم وملوكهم، وفضضتم جموعهم عن وجود الجيش القوي الموالي، هو اختيار الموقع القريب من الشام لمنازلة خصمه معاوية بن أبي سفيان، فأراد الإمام على ( الله الطريق أمام معاوية والحيلولة دون تقدمه نحو العراق، وإضافةً إلى ذلك أراد أمير المؤمنين ( المليلة ) أن تكون الكوفة قاعدة للأمة من جانب، وأن تكون

الأمصار الإسلامية بها فيها الشام

تابعـة للكو فـة(٥٣).

ولم يكد ينتهى الإمام على ( الله ا من معركة صفين وحربه مع معاوية، حتى ظهرت فتنة جديدة متمثلة بالخوارج، فقاتلهم بمعركة النهروان وقتل أكثرهم، ثم ظهرت منهم طوائف أخر في الأنبار والمدائن فقاتلهم أيضاً وتفرق شملهم (١٥٥)، وكان لجيش الكوفة الدور الكبير في القضاء على هذه الفتن التي عصفت بخلافة علي (الله)، إضافة إلى موقع الكوفة الاستراتيجي من هذه الفتن.

# المسار الثالث: الأهمية التاريخية والدينية والاقتصادية للكوفة:

قد يعود اختيار الكوفة عاصمة للدولة العربية الإسلامية هو وجود التنافس بين مكة والمدينة المنورة من جانب، وبينهما وبين البصرة من جانب آخر، حتى قيل (لا يرضي أهل المدينة بها يرضي أهل مكة)، وقيل أيضاً (لا يرضى أهل الكوفة بها يرضي أهل هؤلاء وهؤلاء)، ولا ننسى وجود التنافس بين الكوفة والبصرة الذي أخذ بالتوسع بعد الانتصار في معركة الجمل عام ٣٦هـ، ممَّا عزَّز من مفاخرة الكوفيين على البصريين، لأن الكوفة وقفت إلى جانب الإمام على ( الله ) ونصرته، في حين البصرة وقفت إلى جانب خصومه (٥٥).

كذلك أعطى البعد التاريخي لهذه المنطقة أهمية امتدت إلى الكوفة، فأصبحت الوريث التاريخي لمدينة

الحيرة؛ إذ كانت الحيرة والكوفة نشأتا في بيئة عربية خالصة بعيدة عن المؤثرات الأجنبة، فاستوطن العرب المسلمون مدينة الكوفة عند تأسيسها، واتجه إليها سكان الحرة بعد ذلك، فالجذر السكاني للكوفة يعود إلى قبائل عربية حجازية أو قبائل عربية حيرية، ولم يكن أهالي الحسرة بعيدين عن البادية، فهم على اتصال دائم بشبه الجزيرة العربية، ومحطة للقوافل التجارية، وقد ساعدت هذه الخصائص التي تميزت بها مدينة الحبرة في رفد مدينة الكوفة بها تمتلك من تراث فكرى وحضاري (۲۵).

كذلك انتقلت إلى الكوفة قبائل كاملة مع الجيوش الإسلامية الفاتحة، وهذه القبائل أغلبها كانت يهانية ومضرية، وكان إلزاماً على الخلافة في الحجاز أن تلحق بهم من ينظم أمورهم الدينية والإدارية، ولذا

4 السلام وفكره

5.4

أمر عمر بن الخطاب مجموعة من للخلافة الإسلامية (٥٧)، بسبب العامل التاريخي الذي هي القاعدة السكانية الكبيرة.

وقد يبدو أنَّ للأهمية الدينية دوراً مساهماً في اختيار الكوفة عاصمة للدولة العربية الإسلامية، فكان عمر بن الخطاب يسمى أهل الكوفة ب (رأس أهل الإسلام) وقال فيهم «الكوفة رمح الله، وكنز الإيان، وجمجمة العرب، يجزون ثغورهم ويمدون الأمصار»(٨٥).

ويعد مسجد الكوفة من المساجد الأربعة في الإسلام التي لها قدسية ومكانة وروحية كبيرة في نفوس المسلمين.

أما العامل الاقتصادي الذي تتعت به مدينة الكوفة عند تأسيسها فانه يرتبط بالعامل الجغرافي، الذي أعطى موقع الكوفة القريب من نهر الفرات مورداً زراعياً مها، أذ أنه يروي أرض الكوفة التي تحيط الصحابة بالهجرة إلى الكوفة كسعد بن أبي وقاص، والصحابي عبد الله بن مسعود، وعمار بن ياسر، وكذلك

ثلاثائة من أصحاب الشجرة،

وسبعون من أصحاب بـدر وغيرهـم الكشير، هـؤلاء الصحابـة وغيرهــم القادمون من المدينة المنورة مع الجند الذي فتح القادسية، وبناء الكوفة، كانوا يعرفون مكانة الإمام على (الله) في الخلافة والأمرة ويعترفون بفضله وسابقته في الإسلام وعلمه ومناقبه وشجاعته، ولهذا كان جلهم يميلون إليه ويتشيعون له، ولما دخلوا الكوفة 🐠 بثوا ما يعرفونه عن الإمام على (﴿ اللِّهِ )

بين صفوف الجند، من قبائل مضر واليمن وربيعة وثقيف وهوازن، وكان هذا الأمر عاملاً أساسياً في تحبيب الناس إليه، وبهذا كانت الكوفة تميل إلى الإمام على (الله المالي قبل أن يدخلها خليفة ويتخذها عاصمة

ها من الشرق والجنوب، لاسيما ماء هذه المنطقة قد امتاز بعذوبته ونقاوته وقد شجعت هذه الخصائص على السكن في أرض الكو فة (٥٩)، كذلك تتمتع الكوفة بأهمية تجارية مع الجزيرة العربية.

وبعد هذا العرض للمسارات الثلاثة التي تحدد أسباب اختيار الكوفة عاصمة للدولة العربية الإسلامية، بدلاً عن المدينة المنورة إبَّان خلافة الإمام على (الليُّ)، ومن وجهة نظر البحث، يبدو أنَّ المسار استثمار. الأول المتمشل بالموقع الجغرافي الاستراتيجي للكوفة يـأتي في مقدمـة الأسباب التي أدَّت إلى اختيار الكوفة عاصمةً للدولة العربية الإسلامية، ناهيك عن السبب الثاني المتمثل بالمقاتلين الأشداء الذين تصدُّوا للقتال في معارك الجمل وصفين والخوارج. أمَّا المسار الثالث

المتمثل بالأهمية التاريخية والدينية والاقتصادية فهو عامل مساعد ومعزز لاختيار الكوفة عاصمة للدولة العربية الإسلامية.

#### الاستنتاجات

١. تتمتع العواصم قديماً وحديثاً بأهمية استراتيجية كبيرة بالنسبة للدول، لذا يحرص القادة دائماً على اختيار المواقع المثالية لها لتحقيق مصالح الدولة العليا، واستثمار الموقع الجغرافي للعاصمة أفضل

٢. تغيير مواقع العواصم بالنسبة للدول ظاهرة جغرافية سياسية مألوفة تتبع التغيرات الجيوبوليتيكية للدولة.

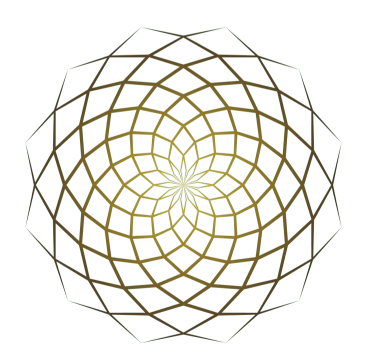
٣. يرتبط تغيير موقع العاصمة بوجود الانصار والمؤيدين المتمثلين بمدى توسع الدولة وتمددها وتغير مساحتها وشكلها وموقعها، ويمثل الموقع المتوسط للعاصمة هو الموقع المثالي للدول ذات الشكل المنتظم

5.9

(المندمج) القريب من الشكل بل جاء على وفق دراسة ودرأية للأحداث السياسية والعسكرية الدائـري.

العربية الإسلامية من المدينة المنورة إضافة إلى الأحداث الاستراتيجية

٤. قرار تغيير موقع عاصمة الدولة الجارية على الساحة الإسلامية إلى الكوفة لم يأت بشكل اعتباطي؛ بشكل عام.



#### الهوامش

- (١) النوبة: هي شهال السودان.
- (٢) تاريخ الإسلام، وحدة تأليف الكتب، ط٢، المنظمة العالمية للحوزات والمدارس الإسلامية، قم، إيران، ١٩٧٥، ص ١٧٢.
- (٣) شكران خربوطلي وعبد الكريم العلي، تاريخ العرب منذ ظهور الإسلام إلى نهاية العصر الأموي، منشورات جامعة دمشق، سوريا، ٢٠١٣، ص٤٣.
  - (٤) تاريخ الإسلام، مصدر سابق، ص ١٧٧.
- (٥) شكران خربوطلي وعبد الكريم العلي، مصدر سابق، ص ٤٩- ٥٣.
  - (٦) المصدر نفسه، ص ٥٤ ٥٨.
  - (٧) تاريخ الإسلام، مصدر سابق، ص ٢٢٧.
    - (٨) المصدر نفسه، ص ٢٢٤.
- (۹) شكران خربوطلي وعبد الكريم العلي، مصدر سابق، ص ۸۷- ۸۹.
- (۱۰) محمد صالح جواد السامرائي، فتوحات العصر الراشدي، وقفات وفوائد، مجلة الجامعة العراقية، العدد ٢٥/ ٢، بلا سنة، ص ٥١٤.
- (۱۱) شكران خربوطلي وعبد الكريم العلي، مصدر سابق، ص ٩٤.
- (۱۲) محمد صالح جواد السامرائي، مصدر سابق، ص ٥١٦.

(١٣) متعب الزين، الدولة في عهد عمر بن الخطاب، ط ١، دار الحامد، الأردن، ٢٠١٧،

ص۱٦٠– ١٦٦.

(١٤) شكران خربوطلي وعبد الكريم العلي، مصدر سابق، ص ٩٨- ١٠٠.

(١٥) محمد صالح جواد السامرائي، مصدر سابق، ص ٥٢٠.

(١٦) متعب الزين، مصدر سابق، ص ١٨٣.

(۱۷) محمد صالح جواد السامرائي، مصدر سابق، ص ٥٢٢.

(۱۸) شكران خربوطلي وعبد الكريم العلي، مصدر سابق، ص ۱۰۷ - ۱۰۸.

(١٩) محمد أكرم الأحمر، الجغرافية السياسية،

جامعـة دمشـق، سـوريا، ۲۰۰۹-۲۰۱۰، ص ۵۸.

(٢٠) صبري فارس الهيتي، دراسات في الجغرافية

السياسية والجيوبوليتيكي، ط١، مؤسسة الوراق، عان- الأردن، ٢٠١٣، ص ٦٥.

(۲۱) محمد محمود إبراهيم الديب، الجغرافية أ السياسية منظور معاصر، ط7، مكتبة الانجلو المصرية، مصر، ۲۰۰۸، ص ۲۷۲.

(۲۲) حسام الدين جاد الرب، الجغرافية السياسية، ط۱، الدار المصرية اللبنانية، القاهرة، 7٠٠٨، ص ٢٠٠٨.

(٢٣) خليل حسين، الجغرافية السياسية، ط ١،

دار المنهل اللبناني، بسروت، ٢٠٠٩، ص ١٩٢. (۲٤) محمد محمو د إبراهيم الديب، مصدر سابق،

(٢٥) محمد احمد عقلة المومني، استراتيجيات

سياسة القوة- مقومات الدولة في الجغرافية السياسية، دار الكتاب الثقافي، اربد- الأردن، ۲۰۰۸، ص ۱٤٥.

(٢٦) عبد الرزاق عباس حسين، الجغرافية

السياسية مع التركيز على المفاهيم الجيوبو ليتيكية،

مطبعة أسعد، بغداد، ۱۹۷۲، ص ٣٣٢.

(۲۷) المصدر نفسه، ص ۸٤.

(۲۸) محمد محمو د إبراهيم الديب، مصدر سابق،

ص ۲۸۳.

(٢٩) المصدر نفسه، ص ٢٨٤.

(۳۰) خلیل حسین، مصدر سابق، ص ۲۲۵.

(٣١) عبد الرزاق عباس حسين، مصدر سابق،

ال ٣٢) محمد أحمد عقلة المومني، مصدر سابق،

(٣٣) محمد إبراهيم حسن، الجغرافية السياسية

ونمو المدن، المعارف، الإسكندرية، مصر،

۲۰۰۶، ص ۱۱۵.

(٣٤) محمد حسن الحيدري، الكوفة عبر العصور،

دار العربي، دمشق، سوريا، ۲۰۱۲، ص ۲۰

(٣٥) صالح أحمد العلى، الكوفة وأهلها في صدر

(٣٦) صالح أحمد العلى، المصدر نفسه، ص ٥٢.

(٣٧) حسن عيسى الحكيم، الكوفة بين العمق التاريخي والتطور العلمي، ط ١، المعارف

للمطبوعات، بيروت، ٢٠٠٩، ص ٢٥.

(٣٨) هشام جعيط، نشأة المدينة العربية الإسلامية (الكوفة)، ط٤، دار الطليعة، بيروت-

لبنان، ۲۰۱۵، ص ۷۰.

(٣٩) أحمد صالح العلى، مصدر سابق، ص ٥١.

(٤٠) هشام جعيط، المصدر نفسه، ص ٦٩.

(٤١) أحمد صالح العلى، مصدر سابق، ص ٥٣.

(٤٢) محمد محمود إبراهيم الديب، مصدر سابق،

ص ۸۲٤.

(٤٣) هشام جعيط، مصدر سابق، ص ٦.

(٤٤) المصدر نفسه، ص ٧٠.

(٤٥) حسن عيسى الحكيم، مصدر سابق، ص

. 70

(٤٦) المصدر نفسه، ص ١٨.

(٤٧) معنى القيروان معظم الكتيبة.

(٤٨) المصدر نفسه، ص ٢٧.

(٤٩) المصدر نفسه، ص ٣٤.

الإسلام- دراسة في أحوالها العمرانية وسكانها وتنظیماتهم، ط۱، شرکة المطبوعات، بسروت، ۲۰۰۹، ص ۶۹. ٤٤.

(٥٠) عادل إسماعيل خليل ومحمد عبود الشرع، ٦٣.

العوامل السياسية المؤثرة في البنية الفكرية لأهل الكوفة، مجلة حولية المنتدى، العدد ١٤، سنة

۲۰۱۸، ص ۱۶۷.

(٥١) محمد حسن الحيدري، مصدر سابق، ص .08

(٥٢) عادل إسماعيل خليل ومحمد عبود الشرع، مصدر سابق، ص ۱۶۸.

(٥٣) حسن عيسى الحكيم، مصدر سابق، ص . 7 •

(٥٤) محمد حسن الحيدري، مصدر سابق، ص

(٥٥) حسن عيسى الحكيم، مصدر سابق، ص

(٥٦) المصدر نفسه، ص ٥٥.

(٥٧) عادل إسماعيل خليل ومحمد عبود الشرع، مصدر سابق، ص ١٥٦ – ١٥٧.

(۵۸) محمد حسن الحيدري، مصدر سابق، ص ٤ ٣.

(٥٩) حسن عيسى الحكيم، مصدر س .07





717

تعنى بعلوم كتاب نهج البلاغة وبسيرة الإمام علي علي السلام وفكره

#### قائمة المصادر

١. تاريخ الإسلام، وحدة تأليف الكتب، ط٢، المنظمة العالمية للحوزات والمدارس الإسلامية، قم، إيران، ١٩٧٥.

٢. شكران خربوطلي وعبد الكريم العلي، تاريخ العرب منذ ظهور الإسلام إلى نهاية العصر الأموى، منشورات جامعة دمشق، سوريا، .7 . 17

٣٤. محمد صالح جواد السامرائي، فتوحات العصر الراشدي - وقفات وفوائد، مجلة الجامعة العراقية، العدد ٢٥، المجلد ٢، د. ط.

٤. متعب الزين، الدولة في عهد عمر بن الخطاب، ط ١، دار الحامد، الأردن، ٢٠١٧.

٥. محمد أكرم الأحمر، الجغرافية السياسية، جامعة دمشق، سوریا، ۲۰۱۹ – ۲۰۱۰.

٦. صرى فارس الهيتي، دراسات في الجغرافية السياسية والجيوبوليتيكي، ط١، مؤسسة الوراق، معان، الأردن، ٢٠١٣.

٧. محمد محمود إبراهيم الديب، الجغرافية السياسية منظور معاصر، ط ٦، مكتبة الانجلو المصرية، مصر، ۲۰۰۸.

٨. حسان الدين جاد الرب، الجغرافية السياسية، ط ١، الدار المصرية اللبنانية، القاهرة، ٢٠٠٨.

٩. خليل حسين، الجغرافية السياسية، ط١، دار المنهل اللبناني، بيروت، ٢٠٠٩.

١٠. محمد احمد عقلة المومني، استراتيجيات سياسة القوة- مقومات الدولة في الجغرافية السياسية، دار الكتاب الثقافي، أربد، الأردن، . ۲ • • ۸

١١. عبد الرزاق عباس حسين، الجغرافية السياسية مع التركيز على المفاهيم الجيوبوليتيكية، مطبعة أسعد، بغداد، ١٩٧٦.

١٢. محمد إبراهيم حسن، الجغرافية السياسية ونمو المدن، المعارف، الإسكندرية، مصر، ٢٠٠٦. ١٣. محمد حسن الحيدري، الكوفة عبر العصور، دار العرب، دمشق، سوريا، ۲۰۱٦.

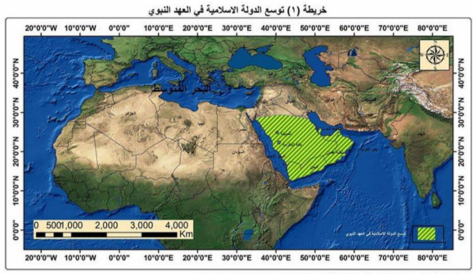
١٤. صالح أحمد العلى، الكوفة وأصلها في صدر الإسلام- دراسة في أصولها العمرانية وسكانها وتنظیماتهم، ط ۱، شركة المطبوعات، بیروت، . ۲ . . 9

١٥. حسن عيسى الحكيم، الكوفة بين العمق التاريخي والتطور العلمي، ط ١، المعارف للمطبوعات، بسروت، ۲۰۰۹.

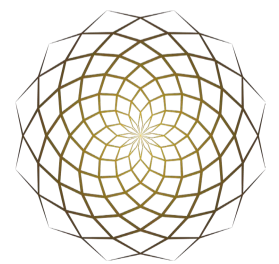
١٦. هشام جعيط، نشأة المدينة العربية الإسلامية (الكوفة)، ط٤، دار الطليعة، بيروت، لبنان، . 7 . 10

١٧. عادل إساعيل خليل ومحمد عبود الشرع، العوامل السياسية المؤثرة في البنية الفكرية لأهل الكوفة، مجلة حولية المنتدى، العدد ١٤، سنة ۸۱۰۲.





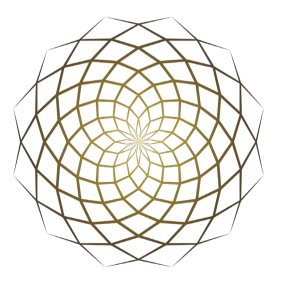
لمصدرا بالاعتماد على حسين موتس ،اطلس تاريخ الاسلام ،الزهراه للاعلام العربي ، القاهرة، ١٩٨٧، ص ٢٦ ويالاعتماد عليرتامج إsemap10.2







المصدر) بالاعتماد على حسين مونس ،اطلس تاريخ الاسلام ،الزهراء للاعلام العربي ، القاهرة، ١٩٨٧، ص٣١ وبالاعتماد علميزنامج gismap10.2



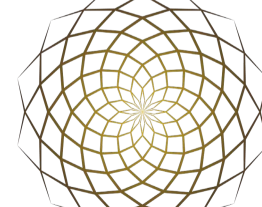






خريطة (٣) موقع مدينة الكوفة وسط الدولة الاسلامية

المصدر إ بالاعتماد على حسين مولس ،اطلس تاريخ الاسلام ،الزهراء للاعلام العربي ، القاهرة، ١٩٨٧ ، ص٣٠ وبالاعتماد عليرتامج gismap10.2







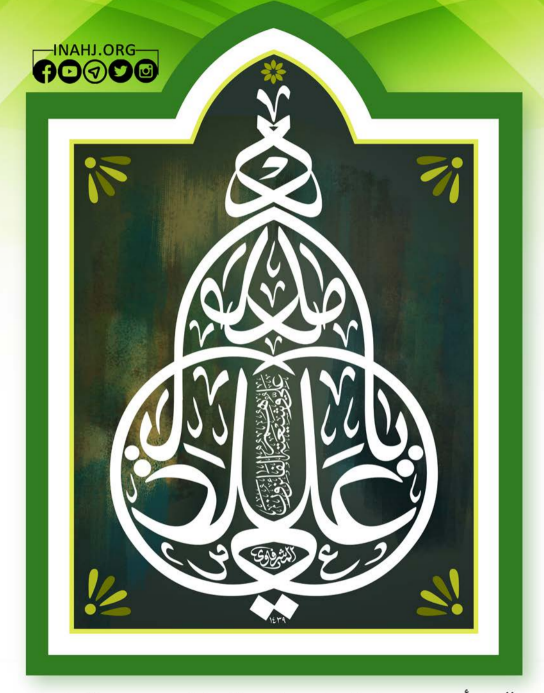
قال أمير المؤمنين (عليه السلام): رأس السياسة استعمال الرفق،

عيون الحكم والمواعظ: ٢٦٣.





# درر تربوية من كلام أمير الؤمنين (عليه السلام)...



قال أمير المؤمنين (عليه السلام): عجبت لمن يرجو فضل من فوقه كيف لا يرحم من دونه.



#### **Editors Board**

Prof. Dr. Salah Mahdi Al- Fartousi University of Rotterdam-Holland Prof. Dr. Abdul Ali Safih al-Tai Advisor to the Ministry of Education France

Prof. Dr. Jawad Kazem Al -Nasrallah University of Basra- College of Arts Prof.Dr. Abdul Hussain Abdul Rida Al Omari University of Dhi Qar- College of Arts

Prof. Dr. Hussein Ali Al-Sharhani Dhi Qar University- College of Education for Human Sciences

Prof. Dr. Mohamed Hassanein Al-Naqawi University of Bahaauddin- Pakistan

Prof. Dr. Mustafa Kadhim Shgedl College Of Arts/Baghdad University Asst. Prof. Dr. Nieamah Dahsh Farhan Al- Taee University of Baghdad College of Education Ibn Rushd

Asst. Prof. Dr. Ahmed Hussein Abdel Sada University of Muthanna

Dr. Haidar Hadi Khalkal Al Shaibani Directorate of Education - Najaf Ashraf

College Of Education For Human Sciences

Prof. Dr. Hassan Hamid AL-Fayyad

University of Kufa - College of Basic Education

Copy Editors (Arabic)

Dr. Ammar Hassan Al Khozai

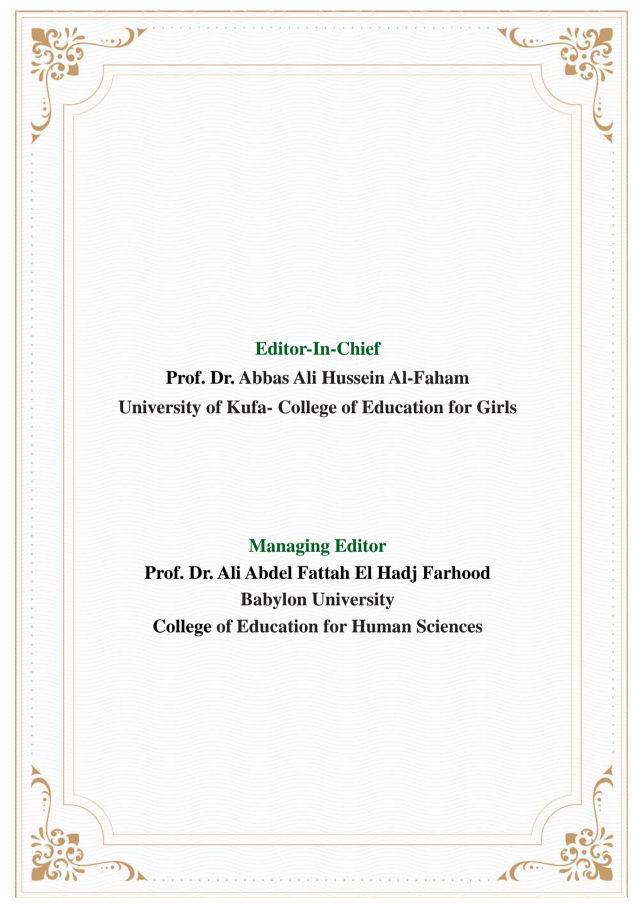
Asst. Lectur. Ali Abbas Al-Rubaie

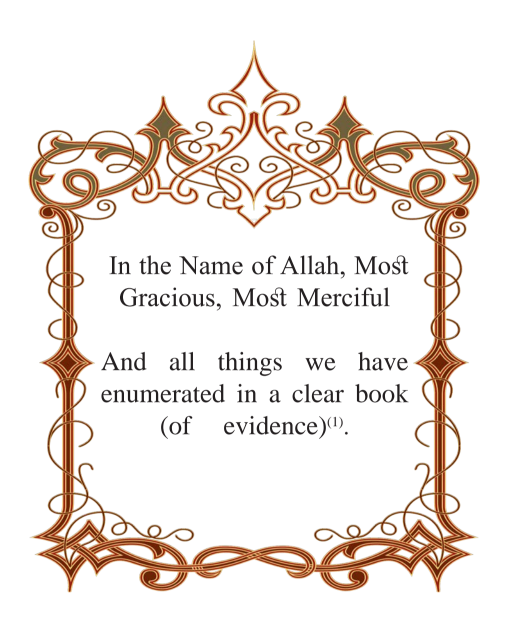
Financial and Management Dr. Ammar Hassan Al Khozai Ahmed Adnan Al-Muamar Zaman Jaafar Kadhim Ali Jassim Mohammed Ali

Copy Editors (English) Hassanein Ali Abdul Amir Al-Tai

> Design And Production Ahmed Abbas Mahdi







1- Abodullah Yussif Ali, The Holy Quran, Text Translation and Comment,(Kuwait: That El-salasil,1989), Iyat 12,Sura, Yasin.





# Al-MUBEEN

# **Quarterly Adjudicated Journal**

Concerned with the Sciences of Road of Eloquence (Nahj Albalagha) and the chronicle of Imam Ali (a.s)

And his thought

Issued By

General Secretariat of the Holy Al-hussien Shrine

Nahjul Balagha Sciences Foundation

Licensed by

Ministry of Higher Education and Scientific Research
Reliable for Scientific Promotion

Sixth Year. Twelveth Edition

Shaban 1442 AH - March 2021 AD



